

# بمروستان كانظام جمال

بده جمالیات سے جمالیات غالب تك

(جلداوّل)

تثكيل الرحملن



قومی کو نسل براے فروغِ ار دوزبان وزارتِ ترقی انسانی وسائل، حکومتِ ہند

#### Hindustan Ka Nizam-e-Jamal (Part I)

By: Shakeelur Rehman

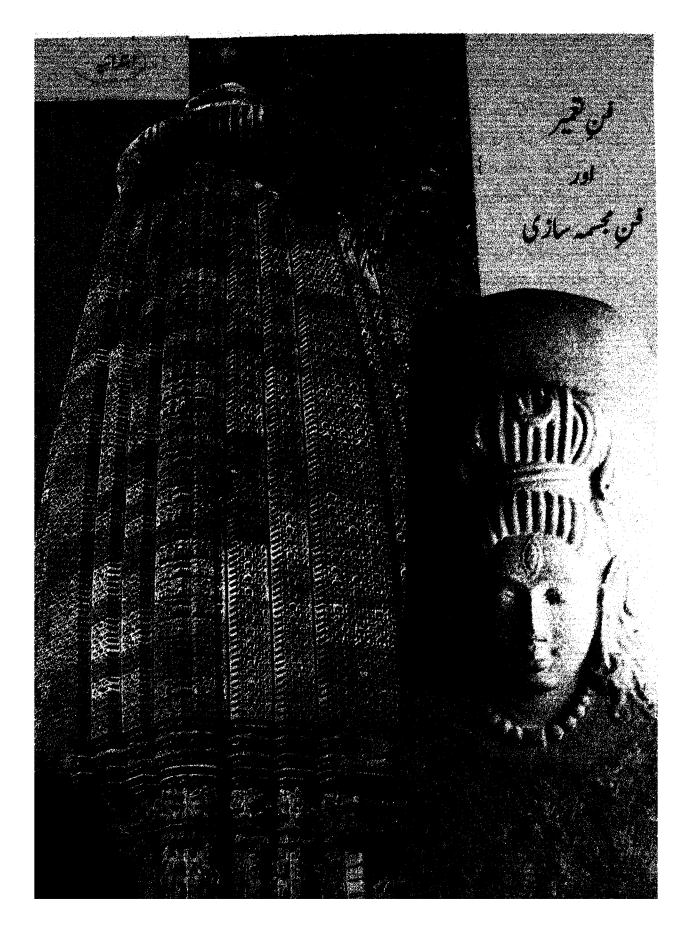
© قومی کونسل براے فروغ ار دوزبان، نی دیلی

سنه اشاعت : اكتوبر، دسمبر 2001 شك 1923

يبلااد يشن: 500

قيمت : -/280

سلسلة مطبوعات: 592



#### • ہندوستان کی تاریخ کی طرح اس ملک کی جمالیات کی تاریخ بھی بہت قدیم جانے کتنی صدیوں کی تاریکیوں میں پوشیدہ ہے۔

اس بڑے ملک میں جانے کتے قبیلے آباد ہوتے رہے جانے کتنے عقائد اور سم وروائ پروان چرھتے رہے، کتی تو میں یہاں آئیں اور رہ جس سے اس سیس میں معتقب تدنوں نے اپنے تجربوں کی روشنیوں سے ایک دوسرے کو متاثر کیا، مختلف علاقوں میں تہذیبی اور تدنی آمیز شیں ہوتی رہیں، ہندوستان کے حسن و جمال نے یہاں بسنے والوں کو طرح طرح سے متاثر کیا، پہازوں، ندیوں، در ختوں، پر ندوں اور پھولوں نے پُر اسر ارسر کو شیال کیس، آبادی کی مختلف کیا کئیوں میں قلب و نظر کی کشادگی سے جمالیات کادائرہ پھیلا۔ زندگی کے تعلق سے مختلف خیالات و تصورات رہے لیکن احساس جمال نے مختلف کا ایکوں کوایک دوسرے سے بہت قریب کردیا۔

ہندوستان کا نظام جمال بہت و سیع ، گہر ااور تہہ دار ہے ، مختلف علا قول بیں تقتیم قبائلی فن نے اپنے طور ترتی کی ہے۔ قبائلی فن اس ملک کے نظام جمال میں پہلے عنوان کی حیثیت رکھتا ہے۔ بڑیا کے قدیم تعرفی آثار سے اس سچائی کا علم ہو تا ہے کہ ملک کی جمالیات کی تاریخ اور بھی پرائی ہے۔ حسن کی طلب اور تخلیق کی تمنا ابتدا ہے رہی ہے ، ذہنی اور جذباتی ارتقا کے ساتھ حسن کا احساس اور بڑھتا گیا ، جمالیاتی شعور میں اور و سعت اور حمر الکی پیدا ہوتی گئے۔ ہر علاقے کے قبائل فن پر ماحول کے حسن و جمال کا کائی مجر الٹر پڑا، پھروں پر آڑی تر چھی کیروں سے تصویر پر بنائی شکیں ، پھر وں پر انسان ، پھول ، جانور ، پر ندے ، در خت اُ بحرے ، شکار کے مناظر دکھائی دینے گئے۔ منڈ ااور 'مون خمیر 'زبان ہولنے والے پرانے قبلوں کے بارے میں ہوتی ہود کیجی کی ہے اس کی بہجان ان فنون کی اُن مور توں میں ہوتی ہود کیجی کی ہے اس کی بہجان ان فنون کی اُن صور توں میں ہوتی ہے جو بہت بعد نظر آتی ہیں۔



قدیم قبائلی آرٹ کاایک نمونہ شکار کامنظر پقریر نقش، شکارر قص 'کیایک متحرک تصویر! (5500سال قبل مسج)

## بيش لفظ

### ''ابتدامیں لفظ تھا۔اور لفظ ہی خداہے''

پہلے جمادات تھے۔ان میں نمو بیدا ہوئی تو نباتات آئے۔نباتات میں جبلت بیدا ہوئی تو حیوانات بیدا ہوئی تو حیوانات بیدا ہوئے تھے۔ان میں شعور بیدا ہوا تو بی نوع انسان کا وجود ہوا۔ اس لیے فرمایا گیا ہے کہ کا ئنات میں جوسب سے اچھا ہے اس سے انسان کی تخلیق ہوئی۔

انسان اور حیوان میں صرف نطق اور شعور کا فرق ہے۔ یہ شعور ایک جگہ پرٹم نہیں سکتا۔ اگر شہر جائے تو پھر ذہنی ترقی ، روحانی ترقی اور انسان کی ترقی رک جائے ۔ تحریر کی ایجاد سے پہلے انسان کو ہر بات یادر کھنا پڑتی تھی ، علم سینہ بہسینہ اگلی نسلوں کو پہنچتا تھا ، بہت سا حصہ ضائع ہو جاتا تھا۔ تحریر سے لفظ اور علم کی عمر میں اضافہ ہوا۔ زیادہ لوگ اس میں شریک ہوئے اور انھوں نے نہ صرف علم حاصل کیا بلکہ اس کے ذخیر ہے میں اضافہ بھی کیا۔

لفظ حقیقت اور صدافت کے اظہار کے لیے تھا،اس لیے مقدس تھا۔ لکھے ہوئے لفظ کی، اوراس کی وجہ سے قلم اور کا غذگی تقدیس ہوئی۔ بولا ہوالفظ ، آئندہ نسلوں کے لیے محفوظ ہوا تو علم و دانش کے خزا نے محفوظ ہو گئے۔ جو کچھ نہ لکھا جا سکا،وہ بالآخر ضائع ہوگیا۔

پہلے کتابیں ہاتھ سے نقل کی جاتی تھیں اورعلم سے صرف کچھلوگوں کے ذبین ہی سیراب ہوتے تھے۔علم حاصل کرنے کے لیے دور دور کا سفر کرنا پڑتا تھا، جہاں کتب خانے ہوں اوران کا درس

دینے والے عالم ہوں۔ جھاپہ خانے کی ایجاد کے بعد علم کے پھیلاؤ میں وسعت آئی کیونکہ وہ کتابیں جونا درتھیں اور وہ کتابیں جومفیرتھیں آسانی سے فراہم ہوئیں۔

قومی کوسل برائے فروغ اردوزبان کا بنیادی مقصدا چھی کتابیں، کم ہے کم قیمت پر مہیا کرنا ہے تا کہ اردوکا دائرہ نہ صرف وسیع ہو بلکہ سارے ملک میں مجھی جانے والی، بولی جانے والی اور پڑھی جانے والی اس زبان کی ضرور تیں بوری کی جائیں اور نصابی اور غیر نصابی کتابیں آسانی سے مناسب قیمت پر سب تک پنجیں ۔ زبان صرف ادب نہیں، ساجی اور طبعی علوم کی کتابوں کی اہمیت ادبی کتابوں سے کم نہیں، کیونکہ ادب زندگی کا آئینہ ہے، زندگی ساج سے جڑی ہوئی ہے اور ساجی ارتقاء اور فرمن نہیں۔ ناسانی کی نشو و نماطبعی، انسانی علوم اور نگنالوجی کے بغیر ممکن نہیں۔

اب تک بیورو نے اور اب تشکیل کے بعد قومی اردو کونسل نے مختلف علوم اور فنون کی کتابیں شائع کی بیں اور ایک مرتب پروگرام کے تحت بنیادی اہمیت کی کتابیں چھا ہے کا سلسلہ شروع کیا ہیں شائع کی ایک کڑی ہے۔ اُمید ہے بیاہم علمی ضرورت کو پورا کرے گی۔ میں ماہرین سے بید گذارش بھی کروں گا کہ اگر کوئی بات ان کو نا درست نظر آئے تو ہمیں لکھیں تا کہ اگلے ایڈیشن میں نظر ثانی کے وقت خامی دور کردی جائے۔

ڈ اکٹر محمد حمید اللہ بھٹ ڈ ائر کٹر قومی کونسل برائے فروغ اردوز بان وزارت ترقی انسانی وسائل ،حکومت ہند،نگ دہلی

### تر تىپ

| ) ابتدائيه ـ فن تعمير اورفن مجسمه سازي | :1         |
|----------------------------------------|------------|
| بده جماليت                             |            |
| مند راو رمجسمے                         | •          |
| ا بدھ کے مجسے                          |            |
| ن ن راج کی جمالیات                     | <i>:</i> • |
| <i>بر</i> ی مور تی کاجمال              | ₹ ●        |
| ) شیو اور شیولنگ                       | •          |
| ) عورت کے مجسمے                        | •          |
| "میتھن" کا جمال                        | •          |
| کنیش کے مجمعے                          | •          |
| ا گنگا کا حلوه                         |            |
| ) چند دوسر سے جمالیاتی پکیر            | <b>.</b>   |
| ) کمابیات                              | · •        |

## حضرت امیر خسروکے نام

"ہندوستان کا نظام جمال" جو تین جلدوں پر مشمل کے حضرت امیر خسرو کی نذر کر تا ہوں جنہوں نے محبوب کے شیریں ہو نٹوں کو ہندوستان کہا ہے۔ ہندوستان کی طرح شخصے لذیذ ہونٹ:

سر زلف کاید ہمی برلبش نمک سوئے ہندوستاں می برد! (خسرو) بھوپال سے قریب چٹانوں پر جو تھوری می ہیں انھیں ہند و ستان کی قدیم تھوریکاری کا نبونہ تھور لیا جاتا ہے۔ قب کی فاکاروں نے پھر وں پر شکار سے مناظر نتش کے ہیں، جانوروں کی متحرک تھوریں بنائی ہیں۔ انسان کے پیکروں کو تیر کمان کے ساتھ ابھارا ہے۔ جیسے جیسے و قت تزر تا کیا چٹانوں پر گھوڑوں پر سوارا بیت انسانی پیکر بھی نظر آنے گیے جن سے باتھوں ہیں اھال اور تھواری ہیں، جو بی بند میں اراوڑ مان کے جو بھونے جھونے طقے تھے تھوریکاری کے فن سے گہری و گھڑی رکھتے تھے، پھر وں اور چٹانوں پر اُن کی بنائی تھوری بند و ستانی جما بیات ف تاریخ میں مستقل منوان کی بنائی شہریت ہی قلامیم ہیں اور کی ماریخ سے مستقل منوان کی بندی بہت پر انی جہ بہت و ستان میں آریوں کی آ ماریخ سے قبل و کن مشتر کہ تمان کا ایک مرکز تھا، تمان اور بی تیوں اور البتدائی صدیوں تک پیچی ہے۔ اس ملاقے میں لوک کہانیوں کو لوک گیتوں اور انتہاں صدیوں تک پیچی ہے۔ اس ملا اب تک قائم ہے۔

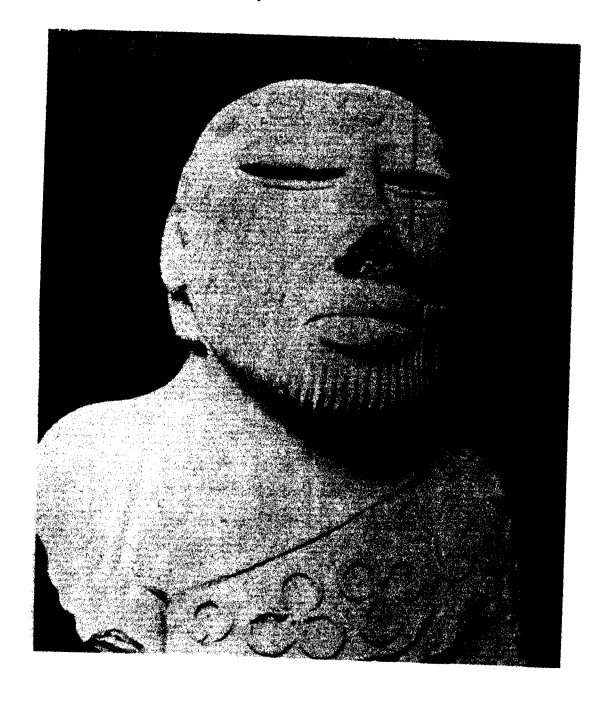


ہندوستان کی ابتدائی تصویر کاری کاایک نقبش 'شکارر قص'کی ایک متحرک تصویر ُ

دکن میں بیانیہ مصور کی (Narrative Paintings) کی روایت بہت قدیم بے نرمدااور کر شنا ندیوں کے کنارے قدیم آبادی نے مصور کی جو روایت قائم کی اس کاسفر صدیوں جاری رہاہے، قصوں کہانیوں کو مصور تی میں بیان کیا جاتا رہاہے۔ ابھی حال میں تانگانہ میں بیان یہ مصور کی کی جو نمو نے دریافت ہوئے میں اُن سے اندازہ ہو تاہے کہ دکن میں بیر روایات کتنی قدیم رہی ہیں، رگوں کاغیر معمولی احساس توجہ طاب بن کیاہے۔

جب بدھ فن نے اس علاقے کو متاثر کر ناشر و تاکیا تو گئ غاروں اور خانقا ہوں کا وجود عمل میں آیا، بدھ جمالیات کے مطالع میں امر اؤتی،
گوئی، ناگار جونی کو ند اور دریائے کر شنائی وادی کے استوپ بوی مدوکرتے ہیں، دکن کی مجسمہ سازی پر یونان اور روم کے بوٹے گہرے اثرات ہوئے۔
موسیقی، مصور تی، مجسمہ سازی اور تعمیر کے فن میں جو ترقی ہوئی اس کے پیچھے مختلف طلقوں میں تقسیم اور مختلف زبانیں اور بھاشا کیں بولنے والے قبیلوں کی روایات کا تحرک موجود ہے اس علاقے کی مصور تی اور رقص پر ان روایات کی گہری چھاپ موجود ہے۔

#### مو بنجو د ژواور برگي



● موہبجو در واور ہڑتا کے تدن میں بری کیسانیت ہے۔ یہ دونوں ایک دوسرے سے ساڑھے چار سومیل دور ہیں، موہبجو در و سندھ کے لار کنہ ضامے میں ہے اور ہڑتا ہجاب کے ضلع معظمری میں، دونوں ترقیافتہ تدنی مر اکز تھے۔3500 سال قبل مسیح ہڑتا اور موہبجو در و کی تہذیب عروج ہر تھے۔ ماہرین اور خصوصاً مارشل نے ان تدنی مرکزوں کاذکر تفصیل ہے کیا ہے۔ مکانات، اینش ، کاروباری زندگی، صنعتوں ہے دلچیں، لباس، عقائد سب کاذکر ملتا ہے۔ آبادی کے ارد کی اینوں کی دیواریں بنائی جاتی تھیں، دروازوں اور چند مناروں کے آباد ہی ملے ہیں، فن تقمیر کے پیش نظر ہمیں اس ہے زیادہ خبر نہیں ملتی۔



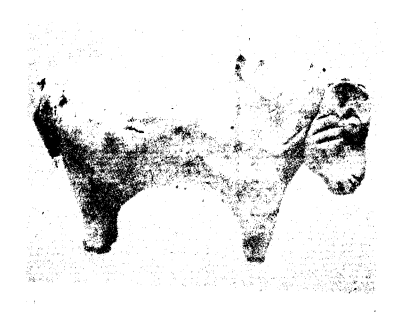


مو مبجو د ژو۔ حمام

بڑیاور مو بخو د رو کے احساس جمال کی پیچان اُن بر بتوں اور مجسموں اور کھلونوں سے ہوتی ہے جو دستیاب ہوئے ہیں، بر تنوں پر سیاہ دھاریاں ہیں ہو انھیں توجہ طلب بناتی ہیں، اس طرح تھلونوں میں مٹی کی بنی ہوئی چھوٹی چھوٹی گاڑیاں ہیں، پر ندوں اور مر دوں اور عور توں کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے جھے ہیں، ان دونوں تدنی مر اُنز میں سونے پاندی اور تانبے کے زیورات اور قیمتی پھروں مثل نیلم، عقیق، فیروزہ، یا قوت وغیرہ کے بار عوام کے اجباس بھال کو سمجھاتے ہیں۔

بڑیا، مو بجود رُواور چیج ذرو (تین ہزار ہے دو ہزار ، دوسو پیچاس ہزار ، سال قبل مسیح) میں جو برتن ملے ہیں وہ ابتدائی، مصور کی سے نمو نے کہ جائےتے ہیں، نیشنل میوزیم نئی دبلی میں ہڑیا اور مو بجود رُو (2500 تا1500 ق۔ م) کے پھھ نمونے موجود ہیں، آرائش کا فن توجہ طلب ہے، اس فن کی مندر جو ذیل خصوصیتیں توجہ طاب ہیں۔

#### • فطرت کے حسن سے ذہنی وابنتگی





موہبجود ژو کے کھلونے (تیسری صدی تں۔م)

جی سید هی کلیم ول کے حاشیہ کی نقط دار دائروں کی قطار سے کی بھری ہو تی سیاہ کلیمریں کی اقلید می نقوش کی معلقوں کی پیشیش کار جھان کی هفتی ساز کی میں در ختوں، پتوں، پر ندوں اور جانوروں کی اہمیت کی عام روایتی انداز کے انسانی پیکر کی فطرت کی عکامی اور حقیقت پہندی کار جھان واضح ہے۔





مو بنجود ر واور ہڑ پاتھ ن کے یہ نقش فیکار کی عمدہ نمو نے ہیں۔ مہر ہی تصویروں کو ماہرین نے ہند و ستان کے آرٹ کے پہلے نمونوں میں شار کیا ہے۔ اس تھ ن ہیں مشاہدوں کی بری اہمیت یں جانوروں کے پیکروں کو نقش کر کے فیکاروں نے حقیقت کی نئی تخلیق کی ہے۔ مو بنجو د رُد کے ایک آسن کے ایک نقش پر اظہار خیال کرتے ہوئے جان مارشل نے 73-1872 میں یہ کہا تھا کہ یہ بندو ستان کے دیو تاشیو کا نقش ہے۔ یہ یوگ کے ایک آسن میں ہے، سر پر آراکشی تاتی کھڑے بالوں کے ساتھ دو بڑے سینگ ہیں، کمر کے پیچے یہ برہنہ ہے، اس کے ایک طرف ہتھی اور دو سر کی طرف گینڈ ااور بھینس، تخت کے پنچے ایک ہر ن ہے۔ ور ختوں اور بتوں کے تاثرات بھی اُبھار ہے گئے ہیں۔ جنگل کا ماحول بہت صاف اور واضح ہے۔ پورے نی بینڈ اور بھینس، تخت کے پیچے یہ برد کی بیا ہے ور ختوں اور بتوں کے تاثرات بھی اُبھار ہے گئے ہیں۔ جنگل کا ماحول بہت صاف اور واضح ہے۔ پورے نی بینڈ الیں بھی اُبھار نے کہ ممکن ہے یہ بدھ کا بیکر ہو۔ بدھ کی ایک تصویر یں بھی بنتی رہی ہیں جن میں وہ بھو کے بیا ہے د تھیان میں ڈو بے ہوئے ہیں اور اُن کی پسلیاں نظر آر بی ہیں، یہاں بھی ہڈیوں کا ایک ڈھانچہ دکھائی دیتا ہے، چہرے پر فکر ور دو کے آثاد ہیں۔

زندگی کی تمام اذیخوں کو جیسے اپنے وجود میں جذب کر لیا ہو۔ یہ بھی یادیجیے کہ گوتم کی پیدائش کی علامت بیل کاسر اور دو سینگیس ہیں۔ حقیقت جو بھی ہویہ نقش، نقش و نگار اور پیکروں کی تھکیل کی وجہ سے ہندوستانی جمالیات کا ایک بیش قیمت ابتدا کی نمونہ ہے۔



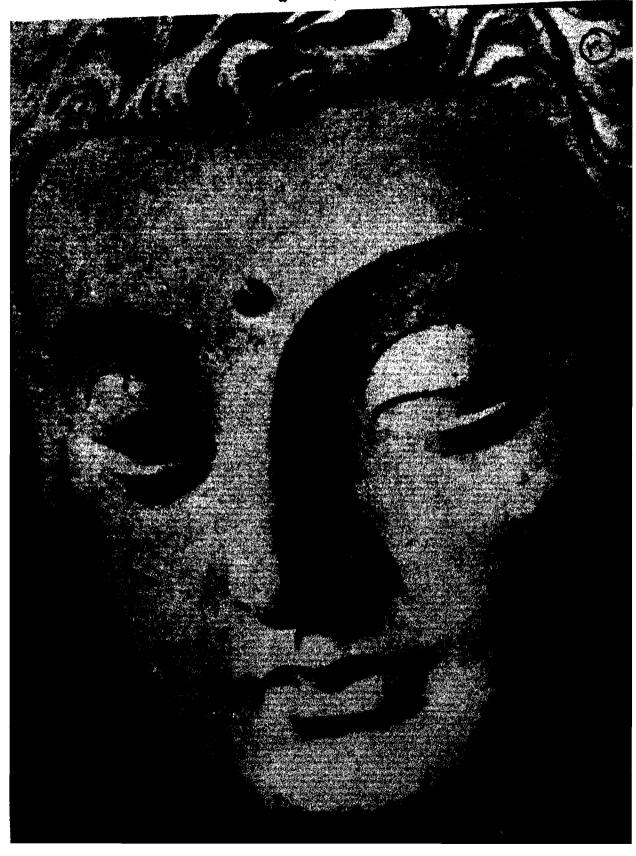
مو منجو د ژو کاایک شامکار شیویاد صیانی بده؟ ته سرت زیسه مت

رقص كرتى موئى ايك متحرك لزكى كاجمال اس طرح سامنے آيا ہے:



ېرپامو ټنو د ژو کلچر کاایک شا ہکار ایک متحرک دو ثیز ہ کا بیکر

ہیں۔ سرت اور است ہے، ٹانگوں اور ہاتھوں کی حرکت ہے رقص کی کیفیت کا اندازہ ہو تاہے۔ ہڑی میں دوعور توں کے دھڑ دستیاب ہوئے ہیں، ایک سرخ پھر کاہے اور دوسر اسر مگی رنگ کے سلیٹ پھر کا۔ انھیں دیکھتے ہوئے اندازہ ہو تاہے کہ وادی سندھ کے فزکاروں نے پیکر تراثی میں رنگوں کو بھی اہم جانا تھا۔ بده جمالیات



۔ سندھ تہذیب سے ساتھ ہی بیٹ کا یک بھٹ میں نظام انجر تا ہے۔ اس نظام جمال میں استوپ، لا میں، غار وغیرہ برق اہمیت

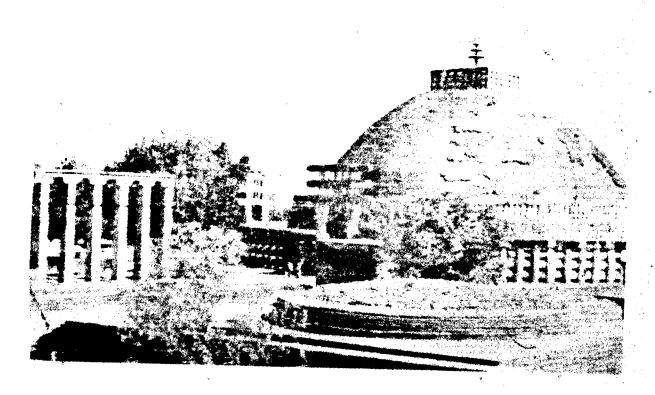
ریستے نئیں۔ بہر اور آز بیٹ سے ملاوہ مبہداشر سے دکن کے مشر قی ساحل تک بدھ جمالیاتی تجربوں کا ایک سلسلہ قائم ہو گیا۔ آزیبہ کے علاوہ مغربی

مرکھا ٹوں کے غاربری انجمیت رکھتے ہیں۔ راجگیر میں ایک بری دیوار اور ایک قاحہ کے آثار ملے ہیں جو چھٹی صدی قبل مین کے فن پر روشنی والے ہیں،

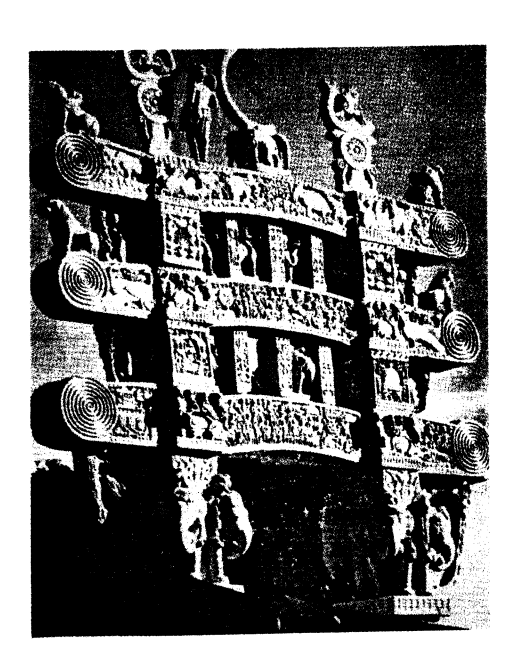
اشوک کے غاربری انجمیت رکھتے ہیں۔ وی گئی۔ پچروں کو طرح طرح سے تراشا گیا، لکڑی، باتھی دانت اور مختلف وہاتوں سے آرائش وزیبائش

میر مددن تی۔

ال میں میں میں میں ہے۔ اور اس کے زمان ہی میں بدھ آرے اور بدھ جمالیات کو فروغ حاصل ہوا۔ وینی علامات کی تخلیق بھی برھ فنکاروں کا جمالیا تی رہ جن نہ بری شدت سے نمایاں ہوا۔ اس وقت تک گوتم بدھ کی مور تیاں نہیں بنی تھیں اس لیے تمام تر توجہ وینی علامات بر تھی بگوتم کی پیدائش کی مقاس کی علامت بیا کا سر اور دو سیٹیس ہند و ستانی جمالیات میں نمایاں حثیت رکھتی ہیں ، چوں کہ بدھ کی پیدائش کے وقت سور ج تور کی میں تھا اس کی علامت میں فار بی نہیں ہند و ستانی جمالیات میں نمایاں حثیت رکھتی ہیں ، چوں کہ بدھ کی پیدائش کے وقت سور ج تو انھوں نے نروان سے سے یہ علامت میں فور پر پیش کیا گیا۔ در خت کے بیچ انھوں نے نروان میں میں بیا گیا۔ در خت کے بیچ انھوں نے نروان میں کیا گیا ہو اور کی مور سے بیاں تقریر کی علامت کے طور پر انجرا۔ کہاجا تا ہے کہ بدھ نے بہر ن باغ میں دھر م چکر چلایا تھا، استو پ جوا یک بنم دائر نے کی صور سے میں تھا گوتم بدھ کی و فات کی علامت بنا۔ ان علامت و کو گون اور تختیوں پر بھی نقش کیا آلیا۔



سانجي کاستوپ (دوسري صدي ق-م)



سانچی کے استوپ کاایک منقش دروازہ (دوسری صدی ق م)

یے بدھ جمالیات کی اہم معنی خیز علامتیں ہیں، ان علامتوں کو تغییر کے فن میں شامل کیا گیا، کباجاتا ہے کہ گوتم بدھ کی چتا کی راکھ آٹھ استوپوں میں وفن ہے اس لیے آٹھ استوپ ہے، اور ان کے ساتھ خانقا ہیں (وہار) بنیں، عبادت گاہیں (پنید) تیار ہو کیں اور اُن بر بید علامتیں نتش کی گئی اور انھیں زیادہ پر کشش ہے در میان میں چھر کا ایک بڑا گنہ ہے۔ در واز سے بھی چھر کے بینے ہوئے ہیں، ان ستونوں پر گوتم بدھ کی زندگی کے بعض واقعات تصویروں میں چیش کے گئے۔ جاتک کبانیوں کے بعض در واز سے بھی چھر کے بینے ہوئے ہیں، ان ستونوں پر گوتم بدھ کی زندگی کے بعض واقعات تصویروں میں چیش کے گئے۔ جاتک کبانیوں کے بعض محتی ہی بھی اجھر کا ایک بڑا نیوں کے بعض میں بھی جاتوروں، ور فتو الفطر کی عناصر کے چگر ملتے ہیں، باز ہت کا استوب بھی بڑی اہمیت رکھتا ہے، یہاں بھی جاتوروں اور پوروں کے چیولوں کا ایک سلسلہ نظر آتا ہے۔ یہاں بھی جاتک کبانیوں کے نقو ش اور کر دار موجود ہیں۔ اب تک جیتے بدھ غار دریافت ہوئے ہیں اُن کی تعداد ایک بڑار سے زیادہ ہے۔ اجتا بھی ان میں شامل ہے جود نیا میں اپنی مثال آپ ہے۔ اسے ہند و ستائی مصوری کے فن کے عرون کا ایک بڑا نشان تصور کیا جاتا ہے۔ جیشی اور ایر این اثرات کے باوجود ہند و ستائی روح جبوہ و کہدہ کو جات کی تصویروں کی تاریخ کہل صدی قبل مسے سے شروع ہوتی ہے اور ابتدائی سے بندھ جمالیات کی خصوصیتیں بہت واضح اور صاف ہیں، اجنا کی تصویروں کی تاریخ کہل صدی قبل مسے سے شروع ہوتی ہوئی ہو اور ابتدائی سے اسلوب کی ہے سائنگی، اقلید می نقوش، چیکروں کے چیروں کے تناسب، جم کی لوچ اور وحد سے اثر کی عمدہ دوایات کاسفر شروع ہو جاتا ہے۔ اسلوب کی ہے سائنگی، اقلید می نقوش، چیکروں کے چیروں کے تناسب، جم کی لوچ اور وحد سے اثر کی عمدہ دوایات کاسفر شروع ہو جاتا ہے۔

اجتنااور باغ کی تصویروں کو دیکھتے ہوئے ماہرین نے ہندو ستانی مصورّی کی مندر جہ ذیل جہتوں کی نشاند ہی گی ہے۔

| 'ستيه'   | 😭 روحانی عظمت اور رفعت                |
|----------|---------------------------------------|
| 'ونائکه' | 🖈 روحانی تج بے اور ان تج بول کا آ بنگ |
| 'باً ر'  | الله ندگی کے عام تجربے، جنسیت،        |
|          | عریان نگاری، محبت الذنت وغیر ه        |
| , 2,     | اورز ندگی کے دو سرے موضوعات           |

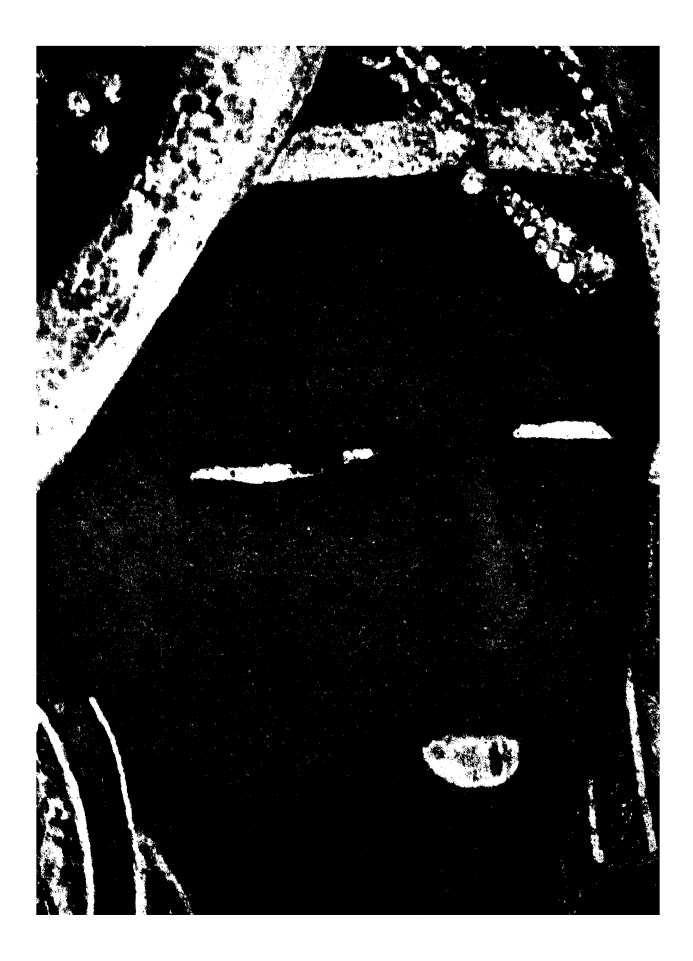


اجنتابه غار كامنظر



اجنباكاايك شابهكار

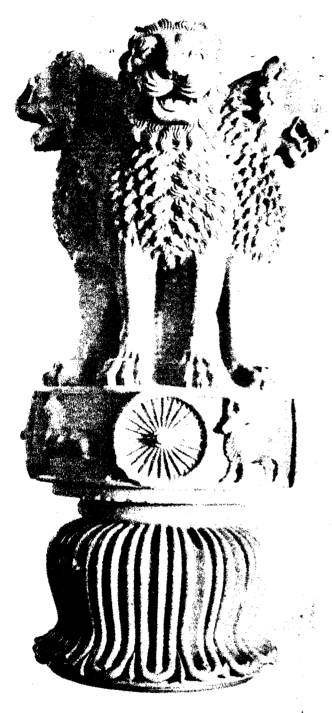
اجن اورباغ کی تھویوں کا مطالعہ کرتے ہوئے علامت پندی کار جمان بھی توجہ طاب بنا ہے اور اقلیدی نقوش کے حسن کااحب سبجی مات ہے۔ فی نقطہ نظر سے یہ بات بہت اہم ہے کہ ان تھویوں میں افقی سطوں کے احباس کے ساتھ پس منظر کو بھی او پر لے جانے کارویتہ موجود ہے۔ فزکاروں نے کو شش کی ہے کہ جو تھویر ہے وہ اپنی سکیل کااحباس دے کی قتم کی کی محسوس نہ ہو، اظہار کی حسیت بھی ان تھویروں کی نمایاں خصوصیت ہے۔ فزکاروں نے کو شش کی ہے کہ جو تھویر ہے وہ اپنی سکیل کااحباس دے کی قتم کی کی محسوس نہ ہو، اظہار کی حسیت بھی ان تھویروں کی نمایاں خصوصیت ہے۔ نبدھ کے پیکر وں میں جو متانت، سکون اور و قار ہے وہ تھویر کار کی کے فن کو اعلیٰ مقام عطاکر تا ہے۔ بدھ کے پیکر نور کی پیکر بن گئے ہیں، را نبوں کے لباس اور شنہ ادوں کے زیورات کی جانب خاص توجہ ملتی ہے۔ اکثر پیکر وں میں رقص کی جو کیفیت دیمی جاسمتی ہے۔ 'جا تکوں 'کو چیش کرتے ہو نے انسان دو تی کے جذبے کو اُبھارا گیا ہے۔



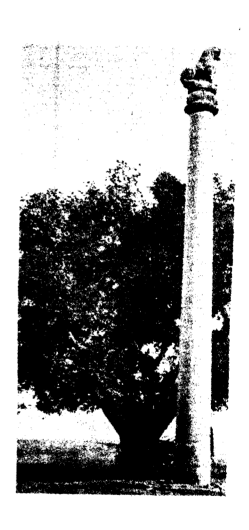
ا جنامیں میں سے زیادہ اسالیب کی پیچان کی جاچک ہے۔ یونانی، روی اور عجی اثرات کے ساتھ چینی اثرات بھی دکیھے جا کتے ہیں۔ 150 سال قبل مسیح سے 650ء تک کی عمد و ذکار کی کے نمو نے موجود ہیں۔ غار 12,10,9,8 اور 13 میں بدھاز م کے ابتدائی تصورات جمالیاتی جہوں کے ساتھ چیش ہوئے ہیں باتی غاروں میں "مہایان بدھازم" کے جمالیاتی نفوش جذب ہیں۔



اجناً غار-10 دیواری تصویریں-مقد س در خت کے ہاس موسیقاروں کا بجوم (میبلی صدی قبل مسیح)



سارناتھ کی خوبصورت علامت۔اشوک 250ق۔م



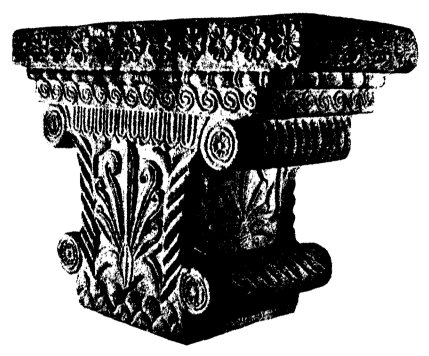
لوریا نندن گڑھ چمپارن (ببار) کی لاٹ اشوک۔241-242ق-م

● موریا عبد میں 'بدھ جمالیات کے دائرے میں بڑی و سعت پیدا ہوئی۔ چندر گیت موریانے پاٹلی پتر کے نند خاندان کے آخری حکمران کو شکست و ناور اپنی حکومت قائم کرلے۔ اس کی حکومت مگدھ تک مجیل گئی۔ شال مشرق کے ایک بڑے علاقے پر قابض ہونے کے بعد وہ شالی مغرب کی جانب پنجاب تک بڑھ گیا۔ یو نانیوں کی رہی سہی طاقت ختم کر کے 305ق۔ م میں وہ مغربی ہندو ستان اور وادی سندھ کا حکمران بن گیا۔ سکندر کے وزیر سیاد کس (Seleucus Nicator) کو شکست دے کر کابل، ہیرات، قندھار اور بلوچتان تک پہنچ گیا۔

چندر گیت موریا نے پاٹلی پتر ہی کو اپنادارالسلطنت بنایا اور وہاں سے چو میں برس حکومت کی۔ (322 ق۔م)۔ پورا شالی بندوستان اس کے قبضے میں آئیا تھا۔ گنگات سندھ تک اس کی حکومت تھی۔ میکستھیر (Megsthenes) نے تحریر کیا ہے کہ چندر گیت موریا نے پائلی پتر کے گرد مضبوط کنڑی کی دیوار اور مینار سب بزے پر شش تھے بائلی پتر کے گرد مضبوط کنڑی کی دیوار اور مینار سب بزے پر شش تھے نیون سب سے زیادہ خوب صورت اور پر کشش چندر گیت کا محل تھا۔ یونانی سفیر میکستھنیز نے کا تھا ہے کہ چندر گیت کا خوب صورت منقش محل سکی صورت اران کے "سوسہ محل" ہے کم نہ تھا۔

چندر گیت کے بیٹے بندوسار نے دکن میں دور دور تک اپنی حکومت پھیلا دی۔ میسور بھی اس کے قبضے میں تھا۔ اس کے بعد اشوک نے حکومت نثر وٹ کی۔ بدھ ند ہب اختیار کرنے کے بعد اس نے بدھ تعلیمات کی جانب خاص توجہ دی۔ لاٹ لگوائے، اُن پر بدھ تعلیمات کی خاص با تیس نقش ہو کمی۔ اُس نے جانے کتنے بدھ راہبوں کو محتلف مقامات پر بھیجا تاکہ بدھ کا پیغام دور دور تک پہنچ۔ کہا جاتا ہے کہ ''بودھ در 'ت ''گیا یک شاٹ نے کرانے شنے اور بنی کو لئکا بھیجا۔ سر کی لئکا کی ہالی بدھ تح میروں میں اشوک کاذکر موجود ہے۔

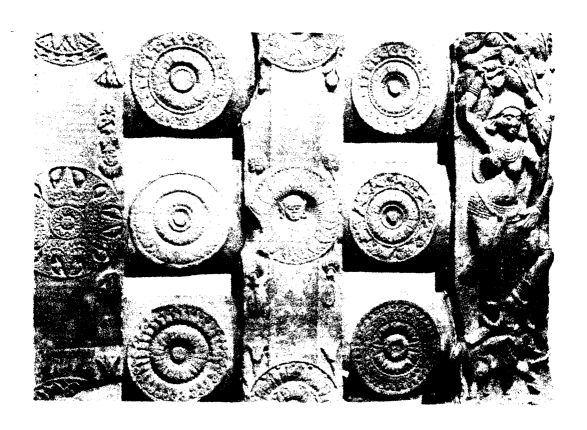
ا شوک نے بہت سے استوپ بھوائے ،اُنھیں منقش کیا۔اشوک سے قبل صرف آٹھا استوپ تھے کہ جن میں بدھ کی راکھ رکھی گئی تھی۔ ایک اندازے کے مطابق اشوک کے بنوائے ہوئے استوپوں کی تعداد 84000 ہے ہر استوپ کوئدھ کے کسی نہ کسی شان سے وابستہ رکھا گیا۔ان میں صف نے چنداستوپ موجود میں۔ جمالیاتی نقطہ نظر ہے اشوک کے عبد کا سب سے براکار نامہ میہ ہے کہ جہال بہت سے غار بنائے گئے وہاں پھر وں کو تراش کر ستون تیار کے گئے اور اُن پر نبدھ کے پیغامات نقش کیے گئے۔ اشوک کے عبد کی ایک لاٹ جو چمپاران (بہار) کے لوریا نندن گرھ میں ہے آرٹ کا ایک عمدہ نمونہ ہے۔ لاٹ کے او پر نیر کا مجسمہ ہے۔ اندازہ میہ ہے کہ اس لاٹ کا وزن پچاس ٹن ہے کم نہیں ہے۔ اشوک کے عبد میں جو لا میں بنیں ان پر شیر کے پیکر کو بری اہمیت وی گئی۔ نہیں کہیں بیسے بھی نظر آتے ہیں۔ سارنا تھ میں شیر کی جو علامت ہے وہ حکومت ہندگی علامت بنی ہوئی ہے۔ سارنا تھ میں 'پہنے' یا' چکر 'کو چار شیر وں نے سہارادے رکھا ہے۔ برے بہتے کے ساتھ چار چھوٹے بہتے بھی ہیں۔ پائی پتر کے دروازے منقش ہیں۔ پھولوں اور پتیوں سے انھیں سجایا گیا ہے۔



پاٹلی پتر کے آرٹ کاایک نمونہ تیسری صدی قبل مسج

تحقیق ہے کہ اشوک نے بہار میں آٹھ غار بنوائے تھے،ان غاروں کے اندر جو نقاثی کی گئی تھی اس پر ایرانی اثرات موجود تھے۔ان میں ایک غار کا دروازہ انتہائی پر کشش تھا۔ اس پر دوہا تھیوں کے نقش تھے، یہ ہا تھی سونڈ اُٹھا کے استوپ کو سلام کرر ہے تھے۔ موریادور کے نظامِ جمال میں سادگی کا حسن سب سے زیادہ توجہ طلب ہے، غاروں،استوپوں اور پاٹی پتر کے دروازے اور میناروں پر جو نقش و نگار ہیں وہ مخبلک نہیں ہیں، سادگی کا حسن سب سے زیادہ توجہ طلب ہے، غاروں،استوپوں اور پاٹی پتر کے دروازے اور میناروں پر جو نقش و نگار ہیں وہ مخبلک نہیں ہیں، سادگی کا حسن سادگی کا حسن وہاں بھی توجہ طلب ہے جہاں غاروں کی دیواروں کور گڑر گڑ کر اتنا چکنا کر دیا گیا ہے کہ وہ چکنے لگی ہیں۔ یو نائی خیاں سے سے نیا نگار کی بیلوں کے ساتھ چاندی کی چیاں لیے سفیر میکستھنیز نے یا ٹلی پتر کی عمار توں کی تحریف کرتے ہوئے جو یہ کہا تھا کہ ان کے ستون اپنی شہر کی انگور کی بیلوں کے ساتھ چاندی کی چیاں لیے ہوئے ہیں تو دراصل اس نے اس دور کے اس جمالیاتی وصف کی جانب اشارہ کیا تھا۔

● 232 سال قبل مسیحا شوک کے انتقال کے فور ابعد موریا حکومت دو حصوں میں تقتیم ہوگئی،ان حصوں پر اشوک کے دو بوت قابض سے 185 سال قبل مسیح آخری موریا حکمر ان کو ایک بر بمن جزل یاسیہ سالار نے قتل کر دیااور خود سنگ خاندان کے پہلے حکمر ان کی طرح مکومت شرح و حرکر دی سنگ خاندان کے پہلے حکمر ان کی طرح محکومت شرح و حرکر دی سنگ خاندان کے افراد نے کم و بیش 112 برس حکومت کی،اس دور میں بدھ مت کا بڑا نقصان ہوا۔ لیمین ساتھ ہی سے بھی حقیقت ہے کہ بدھ معمار وں اور فاکاروں نے اپنا تخلیقی کام بند نہیں کیا۔ بعان کی خانقاہ چیہے اس دور کی یادگار ہے۔ بدھ فزکار اور معمار بڑی خاموش سے کام کرت برے۔ کہا جاتا ہے اُنھوں نے کم و بیش بارہ سو چھوٹی بڑی برھ خانقا ہیں بنا کیں اور پھر وں پر عدد نقاشی کی۔ ہندوستانی فنونِ لطیفہ کی تاریخ میں اس دور کے کار ناموں کو بڑی ایمیت دی جاتی ہے۔



بدھ جمالیات کا ایک شاہکار! باڑ ہت استوپ کی منقش دیوار دوسری صدی قبل مسیح (انڈین میوزیم کلکتہ) اجتائے قریب 29 وہار ہے، پہاڑوں اور چنانوں کو تراش کر خانقاہوں کا ایک سلسلہ قائم کر دیا گیا۔ ان تمام ویہاروں اور خانقاہوں بن "بھاج"کا وہار سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔ پھر وں کے ساتھ لکڑی کا استعمال بھی توجہ طلب بنتا ہے۔ ڈیزائن اور اس کی جمالیا تی جہتیں پر شش ہیں۔ دروازے پر مجسمہ سازی کے جو نمونے ہیں وہ اُس عہد کی فنکاری کے عروج کی داستان سناتے ہیں۔ ان جسموں میں جو تحرک ہے اس کا آبنگ محسوس ہو تا ہے۔ ایک جانب ہاتھی پر سوار ایک متحرک پیکر ہے تو دوسر کی جانب پیکروں کا جوم ہے۔

اس عبد کا سب سے بڑاکار نامہ 'باڑ ہت کا استوپ' ہے۔ 1873 میں سر کنگھم نے اسے دریافت کیا تھا۔ یہ استوپ ختم ہو چکا ہے اس کا ایک دروازہ کلکتہ میوزیم میں ہے، بدنھیبی یہ ہے کہ اس استوپ کی اینٹیں آس پاس کے گاؤں والے اُٹھالے گئے اور انھیں اپنے مکانوں میں استعال کیا۔ 'باڑ ہت استوپ' کے چار دروازے ہیں جن پر سرخ پھروں کارنگ چے حالا گیا ہے۔ جاتک کہانیوں کے بعض واقعات و کر دار بھی موجود ہیں۔ بدھ کا کوئی پیر موجود نہیں ہے۔ البتہ ''پہیہ "بودھی در خت،اوراستوپ کے نقش موجود ہیں۔ بدھ جمالیات کی تاریخ میں 'باڑ ہت استوپ' کو نمایاں حیثیت عاصل ہے۔ 'باڑ ہت' کے استوپ کا ایک انتہائی خوب صورت جلوہ اس کی ایک دیوار پر ہے۔

، افلیدی ڈیزائن کے ساتھ چند بدھ حکایتیں بھی نقش ہیں،ان میں ملکہ مایا کا خواب اہمیت رکھتاہے۔ بدھ کی والدہ نے بدھ کی بیدائش سے قبل ایک خواب دیکھاتھا، خواب یہ تقاکہ بدھ سفید ہاتھی بند کر مایا کے رحم میں واخل ہوگئے ہیں، یہ بدھ جمالیات کا بہت قیمتی تحفہ ہے۔



بده ک والده مایا کاخواب، باز بهت استوپ و وسری صدی قبل مسیح (انڈین میوزیم کلکته)





باز ہت کے ویہار میں مجسمہ سازی کے نمونے

باز ہت کے استوب کے بیش نظر بدھ جمالیات کی چند خاص جہتوں کی نشاند بی اس طرح کی جا عتی ہے۔

■فطرت کے حسن کی پیش کش

فطرت کے مناظر ، بودے، جانور ، بیل بوٹے ، کنول کے پھولوں کی قطار

**■**جاتک کہانیوں کے تقش

بود ھی ستو کے پیگر یہ تبھی انسان کی صور ہے، تبھی میوانوں کی صور ہے، ایک جگیہ بود ھی ستو راج بنس کی صور ہے نظر آتے ہیں۔ دوسر می چگیہ م رنا کی صور ہے۔

سنی کہانیوں کے نقش ملتے ہیں۔ یوو ھی ستو تبھی عورت کی شکل میں نظر آت ہیںاور تبھی بندر کی شکل میں۔

■ پیرے نشان اور چکر سے بدھ کے وجود کومحسوس بنانے کی فذکارانہ کوششں۔ تح کے کااحساس ملتار ہتا ہے۔

■ بنت کاری کے خوبصورت نمونے جوابی نفاست کا حساس دلاتے ہیں۔

🕳 ئىزى يەغمەدىقاشى ـ

الله مت يهندي كار جهان ـ

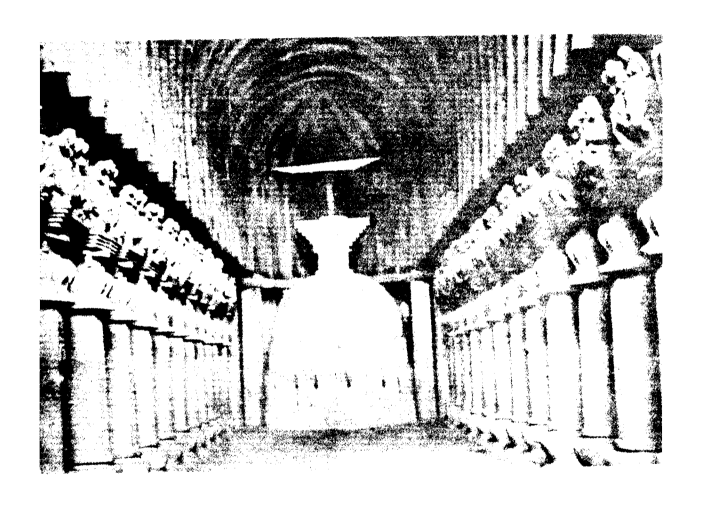
پهيد ، بو د هي در خت ، استوپ وغير و کي معن خيز علامتيں -

■ بیانیه مناظر کے معنی خیز پیلو۔

مشأنها مأكاخواب

برھ جمالیات کی جو نمایاں خصوصیات استو پوں اور غاروں میں ملتی میں اُن میں سادگی کے حسن کو یقینا اہمیت عاصل ہے لیمن اس سے سے بہت اس سے سے بہت کی بیش میں توجہ طاب ہے۔ لکڑیوں اور پھر وں پر نقش اُبھارت ہوئے کییوں کو کہیں بھی خالی چھوڑا نہیں جات، پوری لوٹ کو مزین کر دیا جاتا ہے۔ کثرت کے جنووں کی پیش کش کے باوجود سادگی کا حسن قائم رہتا ہے یہ بڑی بات ہے۔ بازہت کی نقاشی اور تسویر کاری میں یہ جمالیاتی وصف موجود ہے۔

سٹک خاندان نے استوپوں کے ساتھ جید (عبادت گاہ)اور وباروں کی بھی تخلیق میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ 'جیدیہ ' کی تفکیل کرتے ہوئے فزکاروں نے اے تخلیقی نمونہ بنادیا ہے۔ باڑ ہتااور بھاج میں 'چیدے 'مجسمہ سازی کا نمونہ نظر آتے ہیں۔ بھاج کے ویباروں میں عمدہ سٹک تراثی کے کئ پہلو توجہ طاب بن جاتے ہیں۔



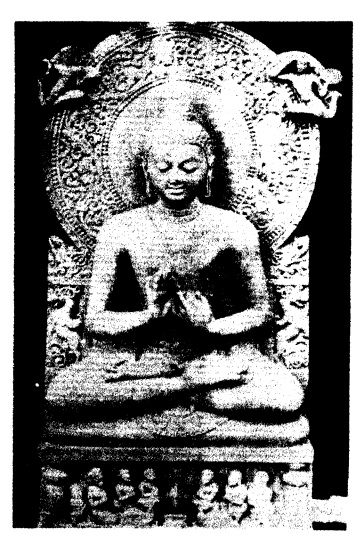
پہاڑوں کو تراش کر بنایا گیاکار لے کااستوپ۔ لمبائی 7.37 میٹر، چوڑائی 7.13 میٹراور بلندی 14 میٹر!

۔ گوتم ندھ کے جمعے نہیں بنتے تھے چند علامتوں ہے کام لیا جاتا تھا مثلاً 'وھر م چکر'،'بودھی در خت'،'پاؤں کے نثان'اور استوپ'اور جانوروں اور بدھ جمالیات کاایک بڑاکار نامہ بیہ ہے کہ اس نے غار، وہار'چیہ اور 'وھر م چکر'،'بودھی در خت'،'پاؤں کے نثان'اور'استوپ'اور جانوروں اور بر ندوں کے پیکروں سے بدھ کی شخصیت اور اس شخصیت کے جمال کو حدر جہ محسوس بنادیا۔ بدھ کا مجسمہ نہیں ہو تالیکن غاروں کے نقش و نگار اور پر ندوں کے پیکروں کے بیکروں کے جمال سے بدھ کی شخصیت کی پُراسر ارکیفیتوں کی غاروں اور وہاروں کے پُراسر ارسانے اور'بودھی ستو'اور چند دوسر سے پیکروں کے جمال سے بدھ کی شخصیت اور اس شخصیت کی پُراسر ارکیفیتوں کی بہیان ہونے لگتی ہے۔



بده کی بیدائش گندهار آرث کاایک نادر نمونه

استوپوں، دہارہ وں اور غاروں کی تغییر بنیادی طور پر جذباتی اور روحانی عمل رہا ہے۔ ایسا عمل کہ جس سے پچھے تمرنی اور اظاتی قدروں کی تفکیل ہو۔ پوری زندگی کے مغہوم جذب ہے وہ ان علامتوں کے ذریعے تفکیل ہو۔ پوری زندگی کاجو مغہوم جذب ہے وہ ان علامتوں کے ذریعے اُجا کر ہوا ہے، یہ علامتیں اپنی گہری معنویت سے آشنا کرتی ہی ہیں۔ وہاروں، غاروں اور استوپوں اور ان پر بنے نقش و نگار سے یہ ظاہر کیاجا تارہ ہے کہ بدھ کاجو تج بہ ہاں کا سلسلہ ہے اور قائم رہے گا۔ ان عبادت گاہوں اور بُدھ کی علامتوں نے علم کی دولت لٹائی ہے۔ فن تغمیر اور فن مجمد سازی کے ذریعے بدھ کے تج بوں کی روشن اس طرح پھیلی کہ علم کے جانے کتنے چراغ جل اُسمے۔ یہ سب بھی وہار، غار، استوپ، بودھی درخت، پہیر، پاؤں کا نشان، آرٹ کی زبان بن گئے اظہار کے خوبصورت ذرائع بن گئے۔ بُدھ ذیکاروں کا عمل اِن 'امیجز '(Images) کے ذریعے جمالیاتی آسودگی بخش ہے۔



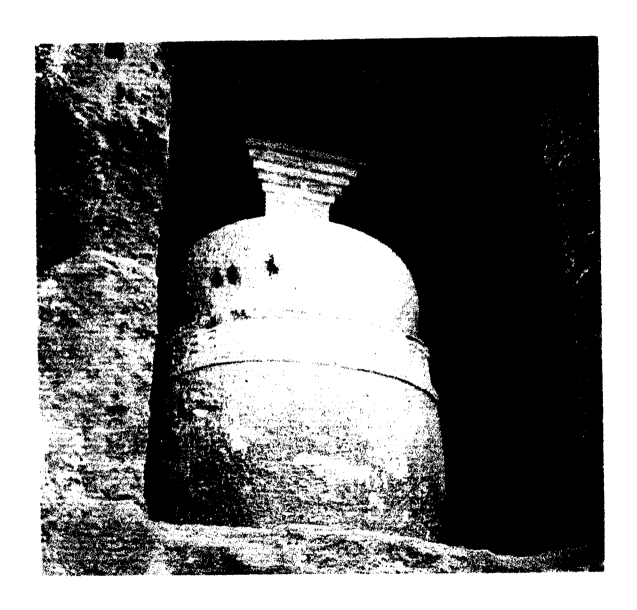
گوتم بده سارناته (یانچویں صدی عیسوی)

برھ آرٹ اوراس کی جالیات نے جوڑنے کاکام کیا ہے، انسان اورانسان کے رشتوں کو مضبوط بنانے کاکام کیا۔ جس طرح مختف قبیلوں کی زبانیں مختلف ہوں اور وہ ایک جگہ رقص کریں تو ایک قبیلے کا آجگ دوسرے قبیلے کے آجگ سے قریب ہوجائے گااور پراسرار رشتے کا احساس ہونے گئے گاای طرح اس بڑے ملک میں برھ کی شخصیت اور ان کے عطاکیے ہوئے علم کا آجگ اُن تمام لوگوں کے احساس اور جذبے کے بہت قریب ہو گیاچو مختلف علا قوں میں رہتے تھے اور مختلف زبانیں ہولتے تھے۔ بدھ جمالیات نے استعاروں میں ایسی چک د مک بیدا کی کہ ہر جانب روشنی ہوگئی جگنوؤں کی مائند استعارے مختلف علا قوں میں جیکنے گئے۔ بدھ جمالیات کے استعاروں نے سوچنے اور محسوس کرنے کے لیے ماحول کی تھیل کی، غاروں اور وہاروں کے اندر جاتے ہی انسان کی 'سائیکی' پر ان استعاروں کے اثرات شروع ہوجاتے، یہ معنی خیز استعارے سحر انگیز تھے جمالیاتی صور تیں 'سائیکی' کو اپنی گرفت میں لے لیتی تھیں۔ گوتم بدھ کی شخصیت انتہائی سحر انگیز تخلیق شخصیت تھی کہ جس نے جانے کتنی صدیوں سے مزاج اور باحول کی تھیل میں مسلسل حصہ لیا۔ وہ شعور جو جمالیاتی بیداری میں اپنی مثال آپ ہوگاوی فن تعمیر پر بان نمونوں اور مجسہ سازی اور مصوری کے ان نشانوں کی جمالیاتی جبوں ہے آشاہ و سکتا ہے۔

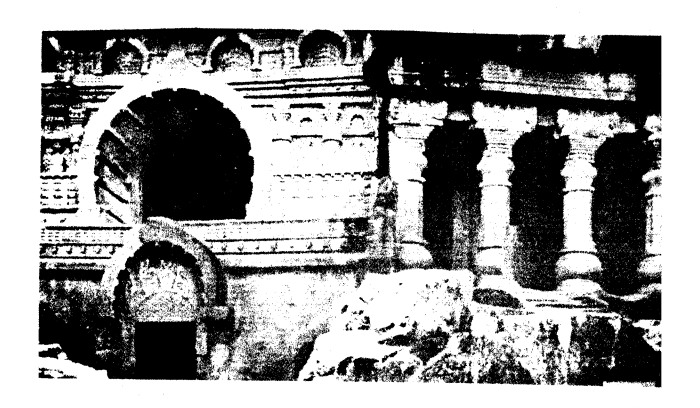
باژ ہت اور سانچی کے استوبوں کے ساتھ شالی مغربی دکن کے وہار ، غار اور چیتیہ وغیر ہ کامطالعہ کیا جائے تو بدھ جمالیات کی پچھاور جہتوں کی پچان ہو گی۔



سار نا تھ کی مجسمہ سازی



تنبری کاخوبصورت استوپ (مبرراششر ۔۔۔ چٹانوں کو تراش کر بنایا گیاہے)



ناسک کے قریب ایک بدھ خانقاہ



و جرایی (للنه گری،اژیسه)۔۔۔انڈین میوزیم

آندهر اپردیش اور مباراشر میں بدھ ازم کی "مبایان" شاخ نے کی وہار اور خانقا ہیں بناکیں، ان میں بدھ کے جسے نہیں سے مختلف علامتوں سے بدھ کی خضیت کو محسوس بنایا گیا تھا اور ان کی تعلیمات کو سمجھانے کی کوشش کی گئی تھی۔ در اصل "مبایان" بدھوں نے بدھ کا مجسہ رکھناشر وگ کیا۔ کنہری اور ناسک کی خانقا ہوں میں بدھ کے جسے رکھے گئے۔ بدھ فنکاروں نے چٹانوں کو تراش کر خانقا ہیں بناکی نیز استوپ بھی بنائے۔ بدھ معماروں نے چتیہ کو بہت اجمیت دی ہے، توسی جیت کا کمرہ بناتے جس کا آخری حصہ محرالی ہو تا، ستونوں کی دو قطاریں ہو تمیں، محراب میں استوپ معماروں نے چتیہ کو بہت اجمیت دی ہے، توسی حجمت کا کمرہ بناتے جس کا آخری حصہ محرالی ہو تا، ستونوں کی دو قطاریں ہو تمیں، محراب میں استوپ کا طواف کیا جاتا تھا۔ پہلی اور دوسری صدی قبل مسیح بھاج، بتال کھورا، بید سا، ناسک، کارلے، کو ندین، اجتا (۹) اجتا (نمبر دس) میں 'چیتے 'کی تقییر ہوئی، یہ آٹھ 'چیتے' بہت اہم تصور کے جاتے ہیں غالباس لیے بھی کہ فذکاروں اور معماروں نے چٹانوں کو کاٹ کرائی عبادت گاہوں کی صورت دی ہے۔ پہلے لکڑی کا استعال زیادہ تھا اب پھروں کا استعال زیادہ ہونے لگا۔ 'بدلیا' میں جو نہیتے ' ہے اس میں اسانوں اور جانوروں کے پیکر ہیں، ایک عورت کا بھی مجمد ملتا ہے جس کے جسم پر کپڑے کم اور زیورات زیادہ ہیں۔



بدھ جمالیات کا ایک شاہ کار (سنگ مر سر ۔ آند هر ا پردیش 140ء) بدھ کی علامتیں: تخت اور پاؤں کے نشانات عور تیں عقیدت سے جمکی ہوئی ہیں (امر اؤتی)



امراؤتی نال گری ہاتھ اور بدھ (گورنمنٹ میوزیم چینگی) (دوسری صدی عیسوی)





گوتم بده (رتاگری اژیسه)

اولو کیشور (رتن گری ازیسه)

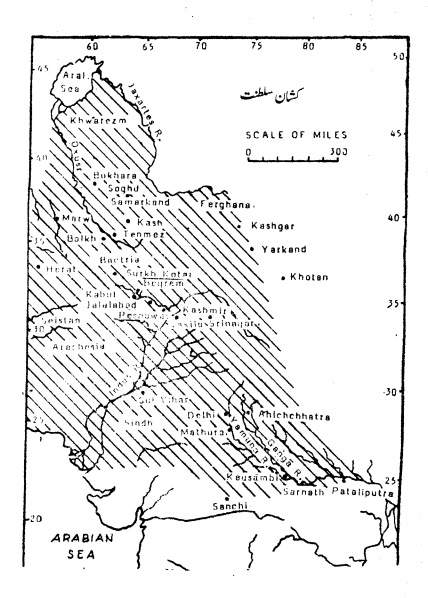
چٹانوں کو تراش کر جو مجسے بنائے گئے ہیں وہ بدھ جمالیات کی تاریخ میں نمایاں حیثیت رکھتے ہیں۔ جنوبی ہند کی بدھ عبادت گاہوں میں گھوڑے، ہاتھی، شیر ،اور چنددوسرے پیکر توجہ طلب ہیں۔

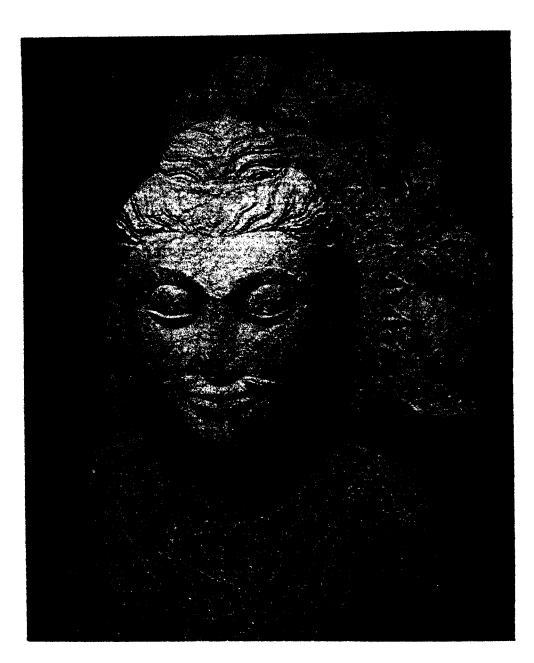
دریائے گوداور کااور کرشنا کے قریب بدھ وہاراور غارطة ہیں۔ یہ سب چٹانوں کو تراش کر بنائے گئے ہیں۔ دوسو ہرس قبل مین سے 400م تک وہاراور غار بغتے رہے ہیں۔ آندھر اہم گنتو ہلی اور شکرم پہاڑی پر چٹانوں کو کاٹ کر جو چیتیہ بنائے گئے ہیں وہ بدھ آرٹ کے عمدہ نمونے ہیں۔
امر اوتی کا استوپ بدھ جمالیات کا ایک عنوان ہے۔ یہ دوسو سال قبل مین بنا تھا۔ یہاں بھی سانچی کے استوپ کی طرح عور توں اور جانوروں کے پیکر ملتے ہیں۔ ایے مناظر بھی ہیں جن میں ''بودھی ستو'' کے پیکر نظر آتے ہیں۔ شولا پور میں اینٹوں سے بنے ہوئے 'چیتے' ملے ہیں۔ ہمیں اس بات کی بھی خبر ہے کہ بدھ معماروں نے بارہ چٹانوں کو تراش کر ایلورا کی تھی۔ پھر اس کی صورت ہیں تبدیل ہوگئے۔ بادای ہیں ہمی چٹانوں کو کاٹ کر عبادت گاہیں تقمیر ہو کمیں۔ بنیادی طور پر بدھ اسلوب ہی کو اہمیت دی گئی۔



امر اولی کاخوبصورت استوپ، بدھ جمالیات کاشا ہکار۔ (150ء-200ء) (گور نمنٹ میوزیم چینی)

## کشان تمدن دنیا کی تاریخ میں نمایاں مقام رکھتا ہے۔ یہ کافی پھیلا ہواوسیع تمدن تھاجس کے تہذیبی جلوؤں کی پہچان آج بھی ہور ہی ہے۔





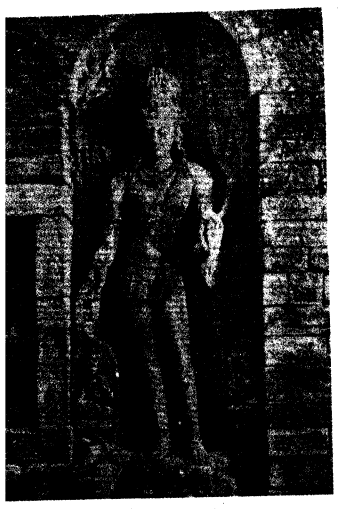
ردی یو نانی اثرات لیے بدھ کا پیکر تُندھار آرٹ (یہ مجسمہ برلن میں ہے)

کشانوں کا ظہور وسط ایشا ہے ہوا اور وہ ایشیا کے مختلف علاقوں میں داخل ہوئے۔ اپنے ساتھ قدیم روایات لئے رہے لیکن ساتھ ہی جہاں بھی گئے وہاں کے تہذیبی اور تدنی ماحول ہے متاثر ہوئے اور نئی قدروں کی تشکیل میں پیش پیش رہے، ان کے تلجر کی آمیز شیس مختلف علاقائی طقوں کے قبل ہے جہاں وہ انسانی تہذیب کی تاریخ کاایک مستقل عنوان من گیا ہے۔ ہوتی رہیں۔ رفتہ رفتہ اُن کا تمدن ارتقا کی منز لیس طے کر تاایک ایسی منز ل پر آئیا کہ جہاں وہ انسانی تہذیب کی تاریخ کاایک مستقل عنوان بن گیا۔

گندهارکی مرز مین پر قدم رکھتے ہی کشان تدن کی مخلف جہتیں تیزی ہے نمایاں ہونے لگیں خصوصاً سوات میں ان کے آرٹ نے کائی اور ترقی کی۔ سوات، بونر، خیبر، کابل اور سندھی وادی تک ان کے فنون اور خصوصاً مجمد سازی نے برے کارنا ہے انجام ویے۔ مخلف قبیلوں کی تدنی اور نصوصاً مجمد سازوں نے گند عارد بہتے۔ کوشان ف کاروں خصوصاً ند بھی زندگی کے اثرات قبول کرتے ہوئے کوشان ہر جگد نقش چھوڑتے گئے۔ گندھار تہذیب و تدن کا بھی ایک براگبوارہ دبات کی بنیاد قائم کردی، اس سے پہلے گندھار یونانیوں کے تدن کا بھی ایک مرزرہ چکا تھا، سکندر نے گندھار پر قبضا کی بیاتو بھی سمد سازوں نے گند عارد بہت کی برای تعداد یہاں رہے بس گئی، کشان اور یونان کے فنون کی آمیز شوں کا ایک بزادور قائم رہا ہے۔ دو سری صدی قبل مسیح سے ان علاقوں میں جانے گئے قبیلے آبادر ہے ہیں، ان قبیلوں کے تدنی مظاہر موجود ہے جن سے کوشان متاثر ہوئے، چھوئی بزی ٹرایاں بھی ہو کمیں اور بہت سے قبیلے اپنے علاقوں کو چھوڑ کردور چلے گئین ان کے عقائد، تو ہمات اور ان کے فنی مظاہر موجود رہے، کوشان نے مجمد سازی کے فن کی تلایک میں یونانی فن کے اثرات بڑی شدت ہے قبول کے۔



"تارا" (للنة گرى مندر (اژيسه)





گوتم بده میز (حبیب-دوست)کاپیکر ندهار آرٹایک ثابکار (تیسری صدی عیسوی)

منجری (بودھ )لله گری (اژیسه)

کنشک کے دور بیل فنون لطیفہ میں جو ترتی ہوئی وہ ہندو ستان کے مستقبل سے کھچر کے لیے نیک فال ثابت ہوئی، گندھار میں بدھ خانقا ہوں اور ویہاروں کی تقمیر میں محنت کش چیش چیش رہے، عاروں اور کچھاؤں کی تخلیق کا لیک سلسلہ قائم ہوگیا۔"بینایان"(Hinayana) (چھوٹا چکر) کی مجلسہ قائم ہوگیا۔"بینایان"(Mahayana) (بوے چکر) نے لے لی۔ اس کا گہر ااثر فضااور ماحول پر ہوا، پورے ساتے پر ہوا۔



گندهار آرٹ کاایک شاہکار۔۔۔بدھ کاروزہ (تیسری صدی عیسوی)

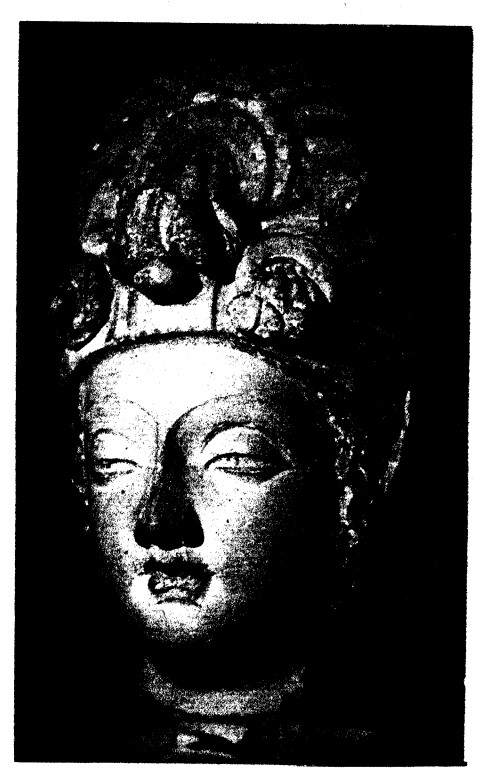
بدھ راہوں اور فنکاروں کو ایک کملی فضا ملی آزادی کا احساس ملا، بدھ راہب اور فنکار سٹ کر رہ مے تھے، مہایان نے بودھی ستو (Bodhisatvas) کے کرداروں اور مخصیتوں ہے رحموں کے دروازے کھول دیے، راہوں اور فنکاروں نے التباس اور حقیقت میں ایک شتہ پیدا کرناشر وگ کر دیا۔ وہ 'حقیقت' یا' سچائی' میں ڈوب کر ابدی انساط پانا چاہے تھے، رحموں کی دنیا حاصل کرنا چاہجے تھے، تتیجہ یہ بھی ہوا کہ ان کی دلچپی مابعد الطبیعات سے بھی ہونے گئی میں اور ت میں ایک مرورت میں بدھ میں ایک آ تیکون' (Icon) کی ضرورت میں بدھ

ے جمعے میں یہ "آ تکون" أخمی مل كيا۔



"بود هی ستو "الندهار آرٹ (کشان در) 150ء۔200ء (یہ مجسمہ اس وقت سنٹ پیڑس برک میں ہے) بدھ کے جسے کی تراش خراش میں رومی اور یو نانی اثرات کی پیچان مشکل نہیں ہے، افغانستان اور خصوصاً سوات وغیر ہ کے علاقوں میں بدھ کے جو جسے ہے دہ رومی یا یو نانی شنم اووں جیسے تھے۔ نئی دیل کے نیشل میوزیم میں ایسے کئی مجسمے رکھے ہوئے ہیں، متھر اکے فنکاروں نے بدھ کے وہ میکر تراشے جو آج موجود ہیں۔

کنفک نے حکومت سنجالے ہی بہت ہے علاقوں کو اپنے قبنے میں کرلیا، گذھاراور جنوبی کشیر سے سانچی تک اور پھر پٹاور ک جیست مشرقی علاتے تک اس کی حکومت مجیل گئی۔ اس نے خیبر کے قریب پٹاور کو ایک بڑا تہذہ ہی مرکز بنایا اور پھر اس کے بعد متحر اکومر کزی حیثیت دی۔ کہاجا تا ہے کہ دیو تا کی صورت گوتم بدھ کا یہ دی۔ کہاجا تا ہے کہ دیو تا کی صورت گوتم بدھ کا یہ پہلا چیکر ہے۔ کہاجا تا ہے کہ دیو تا کی صورت گوتم بدھ کا یہ پہلا چیکر ہے۔ سونے کے ایک سکتے پر بدھ کا ایک چیکر نظر آتا ہے۔ کہاجا تا ہے کہ دیو تا کی صورت گوتم بدھ کا یہ پہلا چیکر ہے۔ سنگھٹی پہنے ہوئے ہیں، یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس چیکر میں بدھ کی بیٹس صفات نمایاں کی گئی ہیں۔ بعض سکوں پر کنفک کے چیکر مائے وہ متحر اے بدھ کے چیکر منائے وہ متحر اک بدھ چیکر وں کو انتہا کی گئی ہیں۔ متحر اکے تہذیبی مرکز نے بدھ کے چیکر منائے وہ متحر اکے بدھ فیکاروں جیسے محسوس ہونے گئے۔



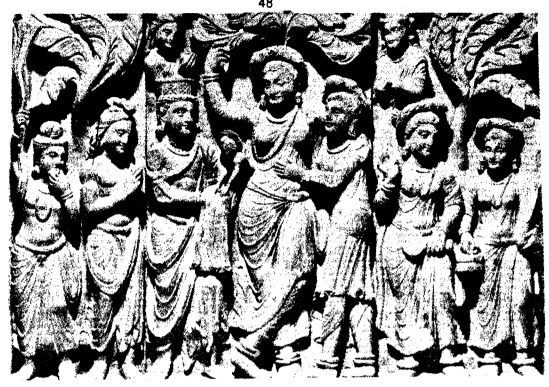
بده، بدُّ ال افغانستان) گندهار آرث



تارا (للعة گرى،اژيسه) اندين ميوزيم

بدھ جمالیات کا ایک انتہائی خوب صورت نمونہ Freer Galary of Art واللہ ہوں ہوں کو دیکھنے کا انتہائی خوب صورت تصویروں کو دیکھنے کا انتہائی جو انتہائی جو انتہائی جو انتہائی جو انتہائی ہوا پھر وں پر جو نقش اُبھارے گئے ہیں وہ جمالیاتی نقطہ نظر ہے بہت ہی اہم ہیں۔ سنگ تراثی اور بت تراثی ہیں ایب نمو نے جھے اور کہیں نظر انبیں آئے ہیں۔ یہ دو سری صدی کا تخلیق کار نامہ ہے۔ اس میں بدھ کی زندگی کے کئی پہلو پیش کیے گئے ہیں، ایک پہلوان کی ولادت کو پیش کر تا ہے ، میں ان کی تقریر کا نقش لیے ہوئے ہیں۔ اید وہی پیڑ اور بدھ کو نمایاں کر تا ہے ، میان میں ڈو بے ہوئے زوان کی جانب برجھتے ہوئے ، تیسر اپہلو سارنا تھ میں ان کی تقریر کی نقش لیا ہوئے ہوئے ہوئے نوان کی جانب برجھتے ہوئے ، تیسر اپہلو سارنا تھ میں ان کی تقریر کا نقش کے جو نے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں۔ بدھ جھالیات ہوئے ہیں۔ بدھ جھالیات منظر ہیں ہوئے ہوئے ہیں۔ بدھ بھالی کو اللہ وہ ایک کر دار توجہ طلب ہوئی ہوئی ہیں بوئی ہوئی ہیں ہوئی ہوئی ہیں بہت منظر میں وہاں ہیں والدہ کے قریب آئے ہوئے بدھ متحرک ہیں ، ہمالیاتی نقطہ نظر ہے دو سری خوبی ہیں ہوئی ہیں نیک تحرک نیں بہت ہوئی ہوئی ہیں کہائی ہوئی ہیں لیکن تحرک نہیں ہے۔ کہاں بھی کا پیکر ساکت اور جامہ ہوئی ہیں لیکن تحرک نہیں ہے۔

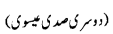
'Contrast' یا تضاد کا یہ حسن غیر معمولی ہے۔ ایک منظر میں خاموش بدھ کے تحرک کا آجنگ وہاں محسوس ہو تاہے جہاں وہ لوگوں کواپئی وعا میں دے رہے جیں، موت کا جو منظر ہے اس میں المیہ کا حساس پیکروں میں جذب نظر آتا ہے۔ بدھ جیسے ابدی نیند سور ہے جیں اور لوگ اُواس اور مُنسمین جیں۔



گوتم بده أن بيدائش بده آتي بوئ أن كي والده مايا بده جمائيات كاليك ناور شابكار! ۔ گندھار اور متھر اکے فنکارول نے بدھ کے پیکریا' آئیکون' (lcon) کو آرٹ کا بہترین نمونہ بنادیا ہے۔ اس کے بعد بدھ کے دوسر ب مختف پیکر بننے لگے اور پھر 'بود ھی ستو' کے پیکر وال کی تخلیق ہونے لگی۔

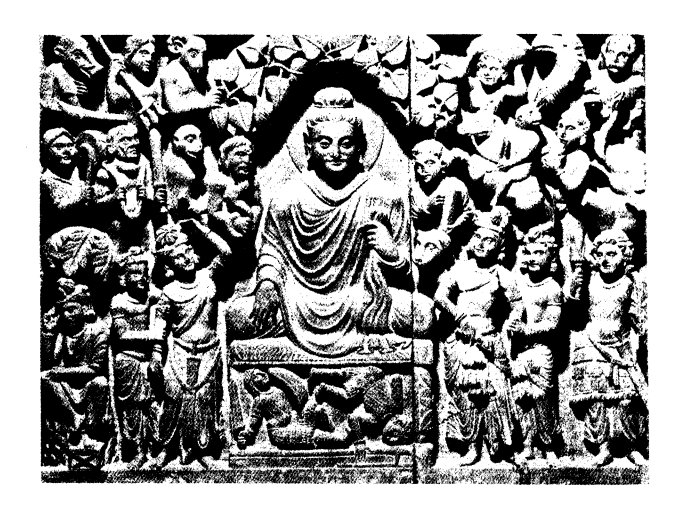


بدھ کے انقال کامنظر





بنارس کے باغ میں پہلا خطبہ دیتے ہوئے



بدھ بدھی پیڑ کے ینچے ،دھیان گیان میں ذوبے ہوئے نروان کی جانب برھتے ہوئے بدھ جمالیات کاایک بڑاشا ہکار (دوسری صدی عیسوی)



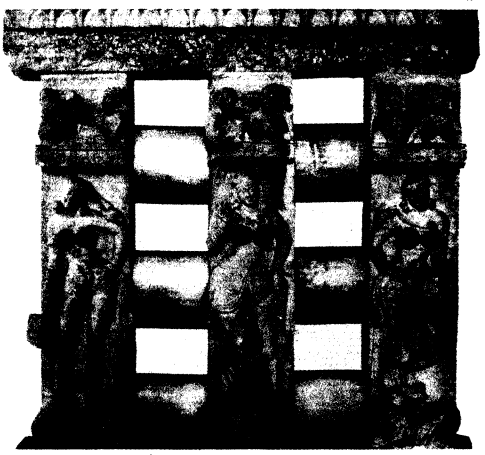
بدھ پردیودت کا حملہ گندھار آرٹ کاایک نادر نمونہ



اولو کتیثور (بدھ) (لایة گری، مہانگا، ضلع کٹک،اژیسه)

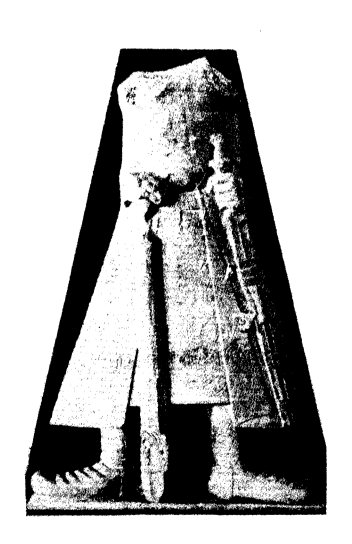
کشان عہد میں قندھار اور متھر ادونوں بڑے تہذیبی مرکزرہے ہیں، متھر اہیں گوتم بدھ کے پیکر کی تخلیق ہندو ستانی مجسہ سازی کی تاریخ میں ایک مشقل عنوان کی حیثیت رکھتی ہے۔ قندھار ہویا متھر انکشان عہد بی میں دونوں مقامت پر بدھ کے جسے تیار ہوئے، ایک پر ہونائی اور روٹی میں ایں ملک کی مٹی کا سحر لیے یہ جسے روٹی اثرات نظر آتے ہیں دوسرے پر ہندو ستانی اثرات ہندوستانی اثرات ہوئے کہ بدھ تھرکی روشنی میں اس ملک کی مٹی کا سحر لیے یہ جسے تیار ہوئے۔ کشان آرٹ کا یہ سنر بڑی اہمیت رکھتاہے، قندھار کے فنکاروں کا مزاج اور رجان متنف رہا، قندھار سے متھر اتک میہ کشان آرٹ کا بھی سنر ہے۔ سوات میں ابھی جو بدھ کا ایک مجسمہ وریافت ہو اے اس سے اندازہ ہو تاہے کہ متھر اسے تراشے ہوئے بھے قندھار کے طلق تک پہنچ مجھے اس کے بعد سوات کے فن پر متھر اسک ہو تار ہاہے، چھوٹے بڑے جسے اب بھی دریافت ہورے برے ہیں جن پر متھر اسلوب کا اثر ہے۔

متھر امیں 'یاکشی' کے پیکر بھی تراشے گئے کم و بیشای طرح کے پیکر جس طرح سنگ خاندان کے بنائے ہوئے دروازوں پر ملتے ہیں۔ای طرح ناگاؤں کے پیکر بھی ہیں۔ 'یاکش' اور 'ناگا' کے پیکروں سے قدیم روایات سے رشتے کی بھی خبر ملتی ہے۔ سارنا تھ میں متھر اکے تراشے ہوئے 'بود ھی ستو' کی پیچان مشکل نہیں ہوتی۔



متحر ادبستان کاشا بهکار نیاکشی '(دوسری صدی عیسوی) (انڈین میوزیم کلکته)

متھر ابلاشبہ ہندو سانی فنون لطیفہ کی تاریخ میں نمایاں حیثیت رکھتاہے۔ فنی روایات کی روشی حاصل کر سے اس دبستان کے فنکاروں نے مجسمہ سازی کوعر وج بخش دیا۔ بدھ کاوہ مجسمہ جوا کی خاص مند را میں آنکھیں بند کیے ہوئے سٹگ تراشی اور بت سازی کا ایک بزاکار نامہ ہے۔ بدھ کے مجسمہ سازوں مجسمہ سازوں مجسمہ سازوں کی کوئی دوسر می مثال اور کہیں نہیں ملتی۔ متھر اے مجسموں کود کچھ کریقین آ جا تاہے کہ ہندوستان کے سٹگ تراشوں اور مجسمہ سازوں کی فنی تربیت غیر معمولی نوعیت کی تھی، یہ فنکار فنون کے رسوں سے واقف تھے اور اُن کا جمالیاتی شعور واحساس اپنی مثال آپ تھا۔



كنشك (معمر اآرث)

متھر ادبتان کلا سی اسلوب اور جدید اسلوب کے آمیزش کی عمدہ علامت ہے۔ قدیم جین آرٹ کی روایات نے متھر اکے فنکاروں کو متاثر کیا تی، ان کے علاوہ دو سر کی روایات بھی موجود تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ متھر ادبتان کے فنکاروں نے عور توں کے پیکروں کو زیادہ سے زیادہ ابھیت دئی، بدھ جمالیت میں نسوانی پیکروں کی شمولیت سے ایک نیا پہلو پیدا ہوا۔ سے پرانی روایات ہی کا اثر تھا کہ جن نسوانی پیکروں کی تفکیل کی گئی وہ جنسیت کے بہبو کو نمایاں کرتی نظر آئیں۔ عورت کے جسموں کو محض اس لیے اہمیت دگ گئی کہ اُن سے حسن کا پہلوزیادہ اُبھرے گا۔ جبید گی اور پراسر اربیت میں کی واقع ہوگ۔

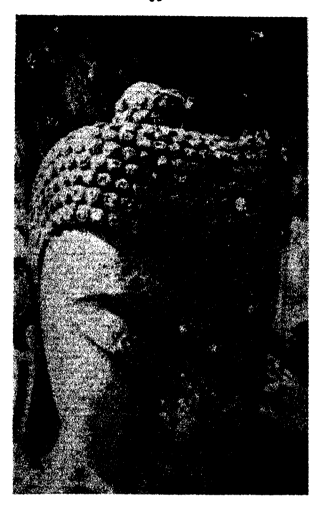
متھر اے مجسمہ ساز پہلی صدی قبل میں ہے جسم بنارہ سے ،وہ جین پیکر تراثی ہے بھی وابستہ رہے۔ بدھ کے منفر و جسمے کی تراش خراش پر نظر رکھی جائے تو محسوس ہوگاکہ اس کے چیھے بیٹھے ہوئے مہاویر کے نقش کی لکیریں اوھر اُوھر موجود ہیں۔ ای طرح یا کشااور یا نشی کے بنانے ہیں جین روایت کا آبنگ موجود نظر آتا ہے۔ عور توں کے پیکروں کو زیورات سے خوب آرائتہ کیا گیااُن کے جسم کو بھاری بھر کم بنایا گیا۔ متھر اک پاس بی نام کا ایک گاؤں تھا جباں جسموں کی تراش خراش مسلسل ہوتی رہتی تھی عور توں کے جسم بھی خوب تراشے جاتے تھے۔ بدھ جمالیات نے محض آرائش وزیبائش کے پیش نظرانھیں قبول کیا۔

بہندہ ستانی جمالیات کی تاریخ میں گیت عہد بھی ایک سنبراعنوان اور باب ہے۔ کشان عبد میں ہندہ ستانی مجسمہ سازی نے بوئ ترقی کی ،

گندھار اور متھر ادبستانوں نے فن مجسمہ سازی اور فن تعمیر اور دیواروں اور دروازوں کی آرائش وزیبائش کا معیار بلند کر دیا تھا، کشان سلطنت کے زوال کے بعد ایک طویل سناناہے ، گیت عبد کے عروج اور کشان سلطنت کے زوال کے در میان کیا ہوا ہمیں خبر نہیں ہے۔ چندر گیت اول گیت سلطنت کا پہلا مہارا جا کہا جا تاہے ماہرین کا بید خیال ہے کہ یہ حقیقت نہیں ہے۔ چندر گیت اول ایک زمیندار تھا۔ کشان حکومت کو کمزور دکھے کر اس نے اپنی خود مختاری کا اعلان کر دیا تھا، 320ء۔ 331ء کے دو کتبوں ہے یہ خبر ملتی ہے کہ راجیو تانہ کے ایک دا جا چندرور من نے چندر گیت اول کو شکست دی تھی۔ اس کے بعد اس کالڑکا سدر گیت را جا جان کالڑکا سدر گیت را جا جان کی فتوجات کی تفصیل و رف ہے۔

اس بینار کی تح برے پہ چہتا ہے کہ سمر گرت نے شال مغرب ہیں سٹلج کے کنارے تک اور مشرق میں گنگا کے دبانے اور آسام تک اپنی سلطنت پھیلادی تھی، یہ بھی تحریر بین ہوں ہونی جانب بھی لفکر کشی کی تھی پھر واپس چلا آیا تھا شالی مشر تی مالوہ کا حصہ اس کے قبضے میں تعالیہ سمر گربت نے بم کر حکومت کی۔ انتظامیہ میں بڑی اصاد حیں کیس۔ فنون لطیفہ سے گہری و کچہی تھی لبنداوہ مختلف فنون کی طرف بھی راغب بوا۔ فن تعمیہ اور فن مجسمہ سازی نے اس کے دور میں بڑی ترتی کی ساتھ ہی ادبیات کے روشن باب ایک کے بعد ایک تھلے گئے۔ موسیقی سے اس کی دلچہی کا اندازہ اُن چند سکوں سے ہو تا ہے جودریافت ہوئے ہیں ،ان پراس کی جوشیہہ ہے اس کے باتھ میں ستار ہے۔ اس دور میں ڈرا سے کو فروغ حاصل ہوا ، شاعری کی سند میں منازی ہے فن نے زبرد ست ترقی کی۔ سمر گہت کے بعد متھر ابھی گپت سلطنت میں شامل ہو گیا، متھر ابھو مجسمہ سازی کے فن نے زبرد ست ترقی کی۔ سمر گپت کے بعد متھر ابھی گپت سلطنت میں شامل ہو گیا، متھر ابھو مجسمہ سازی کے فن نے زبرد ست ترقی کی۔ سمر گپت کے بعد متھر ابھی گپت سلطنت میں شامل ہو گیا، متھر ابھو میں بعد ہمالیات کی نئی جہتیں بھی پیدا ہوتی رہیں اور بند واور میں دھ جمالیات کی نئی جہتیں بھی پیدا ہوتی رہیں اور بند واور میں دیو تاؤں کے پیکر بھی بنت رہے۔ گوتم بدھ اور 'بود ھی ستو' کے جانے کتے قبصے ہن جو متھر اسے باہر بیسی جات رہا ہوتی تو بود کا سے براکار نامہ ہم ہے کہ اس عبد میں غلام ہم بیا میں میں غراب کی مسلس خد مت بوتی رہی ہی۔

یکی وہ دور تھاجب علم کو تمن حصوں میں تقسیم کیا گیا، دھر م،ارتھ (زندگی کے امور)اور کام' (جنسی لذتیت)۔ فنون کے تعلق ہے کھ بنیادی اصول بنائے گئے 'فن مجمعہ سازی' فن تعمیر اور فن مصوری کی قدرو قیمت کا ندازہ کرنے کے لیے کتابیں تحریر کی گئیں۔ شلپ شاستر،ارتھ شاستر اور دھر م شاستر پر اب تک جو کچھ لکھا گیا تھا تعمیں مرتب کرنے کی کو شش کی گئے۔ پرانوں کو اکٹھا کیا، مہابھار ت اور را ہا بن کو مرتب کیا گیا۔ سنسکرت زبان کے لیے قواعد تیار کیے گئے ، یہی وہ دور ہے جب متھر امیں بربھا، وشنو اور شیو کے جسے بے، ویدوں کے بعض دیو تاؤں مثلاً اندرو فیمرہ کی سنسکرت زبان کے لیے قواعد تیار کیے گئے ، یہی وہ دور ہے جب متھر امیں بربھا، وشنو اور شیو کے جسے بے، ویدوں کے بعض دیو تاؤں مثلاً اندرو فیمرہ کی سنسکرت زبان کے ایو تائی کو مرب کیا گیا۔ گیت عہد کا لیک کارنامہ یہ بھی ہے کہ اس نے ویدوں کے دیو تاؤں کو عام کے ارزنامہ بی بھی ہے کہ اس نے ویدوں کے دیو تاؤں کو عام کے احساس اور جذب ہے قریب کر دیا۔ اس نے ویدوں کو عوام کے احساس اور جذب ہے قریب کر دیا۔ اس نو ویدوں کو معروف تھیں فن تعمیر اور فن مجمعہ سازی اس نے بھی ہے کہ بہ جاتا ہے کہ جو حصہ ضائع ہوا ہے اس کا چینی ترجمہ موجود ہے۔ جاتک کہانیوں کو بھی مرتب کیا گیا اور انتھیں فن تعمیر اور فن مجمعہ سازی کے تحش و نگار میں شامل کیا گیا۔ جاتک کہانیوں کے واقعات و کر دار بعض استو یو ں اور غاروں پر نقش ہوتے رہے۔



'بده کاچېره' (رتناکري،اژيسه)

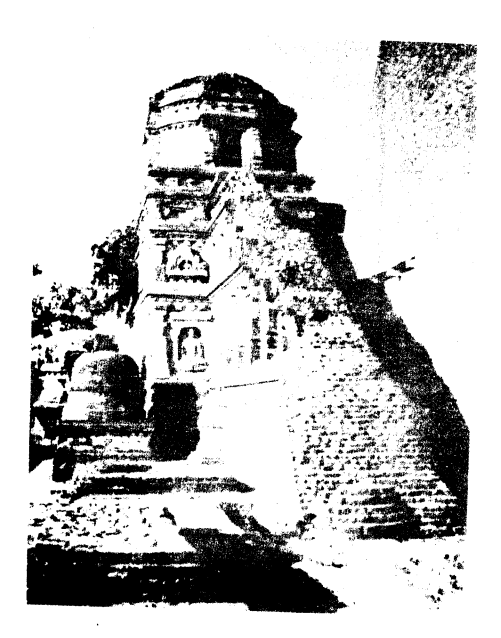
فن تقیر میں اس دور کے فنکاروں اور معماروں نے نئی جہتیں پیدا کیں، عبادت گاہوں اور خصوصاً مندروں میں آرائش و زیبائش کو ضبوط منروں کی جانب خاص توجہ دی گئی۔ لکڑیوں کو نظر انداز کر کے پھر وں اور اینٹوں سے زیادہ کام لیا گیامندروں کی چھتوں کو مضبوط بنانے اور دروازوں کو منقش بنانے کار بھان واضح رہا۔ بر ساتیوں کے بنانے کا بھی رواج شر وع ہوا۔ بنت کاری کے فن نے بوی ترتی کی۔ فاہیان اور ہیون سانگ نے کار بھان کی ہے انھوں نے عمار توں کی بلندی کے حسن کا بھی ذکر کیا ہے۔ ہیون سانگ نے لکھا ہے کہ نالندا کے گنبد بدوں تک پنچے ہوئے تھے۔ گنبدوں اور چھتوں پر سونے کے پانی کا استعمال ہو تا تھا۔

بدھ جمالیات کے پیش نظریہ بات بہت اہم ہے کہ گہت عہد میں گوتم بدھ کے جوئے جسے بنان میں بدھ کے سر کے چیچے ایک ہالہ بنایا گیا تاکہ شخصیت کی عظمت اور بزرگی کی پیچان ہو سکے۔ بر ہمنی دیو تاؤں اور دیویوں کے سروں کے پیچچے میہ ہالہ موجود تھا۔ بدھ جمالیات نے بدھ کے 'پدم آسن'کودوسرے آسنوں سے زیادہ اہمیت دی۔ دایاں پیر ہائیں ران پر نظر آتا ہے۔ مراقبے اور گیان دھیان میں بدھ کے پیکر زیادہ سے زیادہ تراشے کے۔ متھر اایساد بستان بن گیا کہ پانچویں صدی عیسوی میں دوسرے علاقوں کے معمار اور فنکاریہاں آکر فن تقمیر اور مجسمہ سازی کے فن کا سبق حاصل کرنے گئے۔



بده مندوستانی مجسمه سازون کاایک نادر شامکار!

یا نلی پڑ ،نالندہ اور بنگال کے معمار اور فزکار یہاں آتے رہے ،نالندہ میں بدھ کی جو مور تیاں ملی ہیں اُن سے اندازہ ہو جاتا ہے کہ متھر انے وہاں کے فزکاروں کو کتنا متاثر کیا تھا۔ گیت دور کے فزکاروں نے دھات کے جسموں کی ایک عمدہ روایت قائم کر دی تھی۔ قطب مینار کے پاس جو لاٹ ہے وہ دھات کا انتہائی عمدہ نمونہ ہے۔ نالندہ میں گوتم بدھ کا جو 80 فٹ او نچا مجسمہ ملاوہ بھی دھات کا بنا ہوا ہے۔ بر متھم کے عجائب گھر میں ساڑ سے ستا کیس فٹ او نچا بدھ کا جو مجسمہ ہو وہ نالندہ کی تخلیق ہے۔ بید دونوں مجسم انتہائی خوبصورت ہیں۔ جمالیاتی نقطہ نگاہ سے اعضاکا تناسب بھی توجہ طلب ہے اور وہ جمال وجلال بھی جو چرے اور پورے وجود پر ہے۔



نالنده (بهار) كاايك منظر

پالا کلچر۔ایک بہت بڑاکار نامہ نالندہ کی یونی ورشی ہے۔ جانے کتنے علوم کا بیر مرکز انسان کی تاریخ میں ایک مستقل عنوان بنارہا ہے۔ بیون سانگ (Hsuan Tsang) نے اس کی جو تفصیل کھی ہے اس ہے اس کی بہتر پیچان ہوسکی ہے ور نہ بیاس وقت ایک کھنڈر میں تبدیل ہو چکا بھیا اور نام براہ راست اس کا مطالعہ نہیں کر سکے چھٹی اور ساتویں صدی میں نالندہ مختلف علوم کا ایک تابناک مرکز تھا،دور در از علاقوں سے طلباء پہاں اتجابی حاصل کرنے آتے تھے۔ یہاں صرف بدھ ازم کی تعلیم نہیں دی جاتی تھی بلکہ ویدوں کی بھی تعلیم دی جاتی تھی۔فایفید منطق طب مرتص ،نائک. ریاضیات وغیرہ کی تعلیم کا بھی انتظام موجود تھا۔ یہاں صرف بدھ عقائد کے طلباء نہیں آتے تھے دوسرے نداہباور عقائد سے تعلق رکھنے والے طلباء کا بھی جوم رہتا تھا۔ ہیون سٹک نے تحریر کیا ہے کہ کم و میش ایک بزار گاؤں کی آمدنی سے یہ یونی ورش چل رہی تھی۔اس کے بہت ہے سریرست تھے جن میں ہرش بھی شامل تھا۔ ہیون سنگ نے تح بر کیا ہے کہ اس میں وس بزار طلبہ ایک ساتھ تعلیم حاصل کررہے تھے۔ ہمیں اس بات کا علم ہے کہ بیون سٹک جو 630ء میں ہندوستان آیا تھانائند ومیں یانجے سال ایک طالب علم کی حیثیت ہے رہاہے۔ اس نے اندومیں این استقبال کا ذکر لطف لے کر کیا ہے، لکھا ہے اس کے استقبال کے لیے دوسو ہے زیادہ مجکشو اور سادھوا اُٹریتی اور صندل کی خوشبوؤں کی کپتیں اُڑاتے جلوس کی صورت نکل آئے اوراس کاشاندارا ستقبال کیا۔ ہیون سانگ نے وہاں برھ فلیفداور سنسکرت زبان کوخاص موضوع بنایہ اس نے تح میر کہا ہے کہ اس کی ممارت عظیم ہے،100 کمرےالیے ہیں جن میں پڑھایا جاتا ہے، بدھ تعلیم کے علاوہ منطق، طب، فلیفہ ،اصول نمو،وید، سب ٹامل ہیں۔ یہاں دس بزارے زیادہ طلباءاور 1500 اساتذہ ہیں۔

گیت روایات کے اندر سے پالا تمدن کا ظبور ہوااوراس نے آرٹ اور گلجر کے علاوہ تعلیم کے فروغ میں بھی نمایاں کام کیا۔ا س کے مہد کی بن ہو کی دھات کی مور تیاں ہند و ستان ہے باہر بھی گئی ہیں۔ کہتے ہیں کہ نالندہ جو علم کاا یک عظیم گہوارہ تھابدھ مور تیوں کی تخبیق ہ تشکیل کا بھی ایک برام کز بنارہا، نیمال، تبت اور انڈو نیشیا تک بید هور تیال چنجی تھیں۔ فن کے ایسے نمونے بہت کم ملتے ہیں۔ نویں صدی میں یالا آرٹ نے بدھ کے بعض بہت خوب صورت نمو نے بنائے ،ان میں ایک پیٹنہ میوزیم میں ہے۔





نالند و کے شام کار



پالا آرٹ کاشاہکار (پٹینہ میوزیم) (نویں صدی)



مندراور مجسم

کشان دور ہی ہے بدھ اور ہندو جمالیاتی تجریوں کی آمیز شیں شروع ہو چکی تھیں۔ ہندوستانی فنکار اور مجمہ ساز جہاں بدھ اور بودھی ستو کے چکر بناتے وہاں ہندو دیو تاؤں کے چکر بھی تراشے۔ کشان دور میں 'سوریہ' یعنی سورج دیو تاکو بوی اہمیت دی گئی اور 'سوریہ' کے جسے تیار ہوت رہے۔ ای طرح 'وشنو' کے جسموں ہے مندروں کو زیادہ ہے نیادہ آراستہ کیا جانے گئا۔ متھر اہیں بدھ جمالیات کے ساتھ ویدی جمالیات بھی موجود رہی نہیں ہوتی رہی ہوتی رہی ہیں، آمیز شوں کی ایک بہترین مثال بدھ اور وشنو کے چکر ہیں، دونوں میں اکٹر ایس کیسانیت پیدا ہوئی کہ پہتوں مشکل ہوگئی کہ کون بدھ ہے اور کون وشنو، برہمنوں کے ساج نے آگے چل کریہ براظام کیا کہ بدھ کے بہت ہے خوبصورت پیکروں کووشنو ہو اور چار دیا۔ ای طرح بدھ کی علامتوں مشل تخت، پاؤں کے نشان اور دھر م چکر کووشنو کی علامتوں سے تجبیر کرنا شروع کردیا، کشان عبد کے بعد گیت عبد میں بھی بینی کیفیت رہی۔ ویدک آگیون' (cons) نے نمایاں جیسے اختیار کرئی۔ ویدی چیکروں کی رومانیت نے مجمہ سازی کے فن کورسوں سے بھر دیا۔ ویدی جمالیات کی آمیز شاس طرح ہوئی کہ ہندو ستائی فنون لطیفہ میں ہر لحاظ سے قابل قدر اضانے ہوئے۔ اس سلسط عبد کے ایک بڑے درامانی کارنا ہے کا ذکر کرتا چاہوں گا۔ 100ء۔ 402ء میں بھوپال کے قریب اور ت کری میں چندر گیت دوم کے عبد میں وشنو کے ایک برورے کو کائی ہوائے۔ بہت کہ عبد میں ہوپال کے قریب اور ت کری میں چندر گیت دوم کے عبد میں وشنو کے ایک برورے کا کنائی ہوز اش بھی، ہیں دورو بالا کی جو کہانی بہاں جسے میں چش کیا گیا۔ یہاں دیوالا سے حاصل کیا ہواقعہ بھی ہو ہوں یہ کہ اس میں جو بھور ت تراش خوراش بھی ، ہیں دورو بالا کی جو کہانی بیاں جسے میں وہ سے کہ امر مشتھوں کے بعد سے مدر سے بہت ک



'تری مورتی'(ایلیفادا۔ شیومندر) ابتدائی ساتویں صدی عیسوی

چیزیں باہر آئیں۔ ان میں 'زمین' بھی تھی جوایک انتہائی خوبصورت دیوی کے روپ میں تھی، اس وقت گہرائیوں کی توانائی بیدار ہوئی اور اس نے سانپ کی صورت اختیار کر کے اس خوبصورت دیوی کو -مندر کے اندر تھینچ لیا۔ اس وقت وشنو 'واراہا' کے روپ میں خاہر ہوئے اور اُنھوں نے دھرتی کو بچالیا اور سانپ کو کچل دیا۔ اس سانپ یاناگ کے کئی سر تھے۔ یہاں جو منظر پیش ہوا ہے اس میں وشنو 'واراہا' کے روپ میں ہیں اُن کی ایک ٹانگ کئی سر والے ناگ کے سر پر ہے اور دھرتی کی دیوی ان کے ہاز و پر ہے۔ گپت عہد میں اُسطوری قصوں کہانیوں کو چیش کرنے کار بحان توجہ طلب ہے۔

ویذی جمانیات نے نسوانی پکرواں سے بدھ جمانیات کو شدرت سے متاثر کیا ہے۔ ویدوں کی دیویاں بدھ آرٹ میں تارااور یا کشنوں کی صور ت موجود جیں ای طرح دیو تابدھ بھاشوؤں اور 'بود ھی ستو'کی صور توں میں نظر آتے ہیں۔ تجر بوں اور قدروں کی جو آمیز شمیں ہو کم اُن میں 'بوگ' کی معنویت، اس کے آس اور اس کی مختلف جہتیں انہم رہیں۔ 'اوم کا سفر کہاں سے شر وع ہوا سے بتانا مشکل ہے، بدھ دھر م نے اسے بہت پہلے اپنایا تھا۔ 'تا تتر ' نے دونوں جمالیات یعنی وید کی اور بدھ کواپی جانب بری شدرت سے کھینچا۔ 'بوگ' تو ایک روحانی ایدونچر تھاہی 'تا تتر ' نے کھلے اور آز او جسم اور اس کی تو انائی کو اور زیادہ انہیت دے دی۔ 'تا تتر ' میں زندگی کی تو انائی کو نسوانی تو انگی تو مور کیا جاتا ہے اور اس کی عبادت ہوتی ہے، بدھ از م نے بھی نسوانی تو ان کی کوزیادہ انہیت دے دی۔ 'تا تتر ' میں وغاروں پر جنسی لذتوں کو لیے ہوئے نسوانی پیکروں کو اُبھار ناشر وع کیا۔

● جھٹی صدی میں ہون ناڑی ول کی طرح چھا گے اور پھر گہت سلطنت کو جاہ و برباد کر دیا۔ اس کے بعد آہتہ آہاتہ آہتہ شالی ہند میں بین گئے۔
دو آب میں جب ایک نی حکومت قائم ہوئی توراجاہرش کی شخصیت اہر اتی ہوئی انجر کا اس نے دیکھتے ہی دیکھتے ہی دیکھتے انظامیہ کو در ست کر دیااور اپنی سلطنت کو مضبوط ہے مضبوط ترکرنے کی ہر مین کو حشش کی۔ ہرش ایک شاعر اور ایک ڈرامانگار بھی تھا۔ بدھ ازم کا بھی عاشق تھا اور ہندوازم کو بھی پند کر تا تھا۔ اس نے مختلف علوم کے حصول کے لیے کئی ادارے کھول رکھ تھے۔ اس عہد کی ہیات بہت بوی تھی کہ لوگ ان مرکزوں پر علم حاصل کرنے تھا۔ اس نے مختلف علوم کے حصول کے لیے کئی ادارے کھول رکھ تھے۔ اس عہد کی ہیات بہت بوی تھی کہ لوگ ان مرکزوں پر علم حاصل کرنے آیا کرتے تھے۔ ہرش نے قنوج کواپی حکومت کامرکز بنایا۔ اور اسے اتناعمہ ہتمدنی مرکز بنادیا کہ اس کی مثال اس عبد میں اور کہیں نہیں مائی۔ ہر بمنی صدی تک اس تہذیبی اور تدنی مرکز نے عوام کے مختلف طبقوں کی ذہنی تربیت میں حصد لیا ہے۔ دیو گھر میں ایک بزامند رہ تھیر کیا گیا جس میں بر ہمنی نہ مہن ایک بزامند رہ تھیر کیا گیا جس میں بر ہمنی نہیں کے دیو تاؤں کے جسے رکھے گئے۔ سانچی میں بدھ دھرم کی علامتوں کا ایک مرکز قائم کیا۔

ساتویں صدی میں دئن میں چالوکیہ خاندان کے افراد نے حکومت شروع کی اور بادای کو تدنی مر کز بنایا۔ بادای کے بعد ایہولے کو لیند کیا اور وہاں ہندوؤں کے لیے خوبصورت مندر بنائے۔ ایہولے کے مندر فن تغییر کے عمد ونمو نے تھے۔ انھیں دیکھ کراس بات کی پہچان ہو جاتی ہے کہ بدھ جمالیات کا بہت گہر الثر ہوا ہے ، 'چیتے' اور 'وہار' جیسی صور تھی یہاں بھی نظر آتی ہیں۔ چالو کیوں نے ابتدا میں چھوٹے جمعوٹے مندر تغییر کے جمعیں وہ منذ پ کہتے تھے پھر رفتہ رفتہ رفتہ ہوے مندر وجود میں آئے گئے۔ ابھی حال میں کھدائی کے بعد ''گوؤار مندر'' دریافت ہوا ہے جس سے پہت بیت ہو ہے کہ یہ سب سے بڑا مندر تھا۔ یوں ایہولے کا' بڑا مندر' بھی کم اہم نہیں ہے جسے 'ائر کھان مندر' کہتے ہیں۔ اسے فہ کاروں نے خوب تبایا ہے ، اندر لگھم بھی رکھا ہوا ہے۔ ایس کے بید علی موجود ہیں۔ کی ملاقوں میں شیواور وشنو کے مندر طے ہیں جن پر بھی بدھ فن تغییر کا گہر الثرے۔ اس کا بڑا کم وہ کی ملاقوں میں شیواور وشنو کے مندر طے ہیں جن پر بھی آرٹ کا اثر نمایاں ہے۔

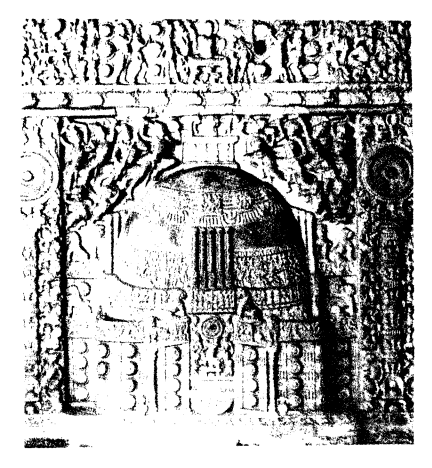
اورنگ آبادے پندرومیل پرابیوراہے جو بدھوں، جینع ں اور ہندوؤں کے ند ہبی جذبات کو آسود گی بخشاہے۔ یہاں کل 33 غارین عبد ہے ان کی تغییر ہور ہی تھی۔ حین دھرم کے ماننے والوں نے چار غار بنائے اور بارہ غار بدھ مت کے ماننے والوں نے تیار کیے۔ ہندوؤں نے 17 غار بنائے۔ یہ سارے غار مختلف فتم کے جسموں کے پیش نظر نظر اہم ہیں اور ہندوستانی جمالیات کے کئی پبلوؤں کی نشاند ہی کرتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ہندوستان میں ایلورا سے براکوئی ایسامقام نہیں ہے کہ جہاں اسے جسم جسم ہیں۔



ایلورائے جمال کاایک پہلو (کیلاش ناتھ مندر) راون کیلاش کے پہاڑ کوہلار ہاہے، شیواور پاروتی اوپر نظر آرہے ہیں۔ (آٹھویں صدی)

کانجی پور میں 'کیا ٹی نا تھ مندر ''اپنی مثال آپ ہے۔ یہ آٹھویں صدی کی یادگار ہے۔ اس مندر میں شیوم کری حیثیت رکھتے ہیں۔
''شیولنگم'' ''ندنی ''اور ہاتھیوں کے پیکر قابل وید ہیں۔ مندر کی عمارت اور ان علامتوں کی تھکیل میں ہندو سانی فذکاروں کے احساس جمال کی پیچان بوتی ہے۔ کیا ٹی نا تھ مندر 154 فٹ چو ڈا ہے۔ یہاں راون کا پیکر تو جہ طلب ہے جو کیلا ٹی پہاڑ کو ہلاد بتا ہے۔ شیواور پاروتی کے بھی پیکر میں جو ہمالہ کے کیلا ٹی پہاڑ پر نمایاں ہیں۔ اس کہانی کو مجمہ سازوں اور بت تراشوں نے آئی خوبی کے ساتھ پیش کیا ہے کہ قصے کاڈر اماسامنے ہو تا نظر آتا ہے۔

کیلاٹی پہاڑ پر نمایاں ہیں۔ اس کہانی کو مجمہ سازوں اور بت تراشوں نے اتنی خوبی کے ساتھ پیش کر سیس۔ فنکاروں نے اس ڈرا سے کو اپنے جذیوں کہ دو سان میں ایس آخر کھر ایس کو مقر اہمت کی پیدا ہو گئی ہم دیا ہے۔ تحرک خور طلب ہے۔ راون، شیو اور پاروتی سب متحرک ہیں، پہاڑ کے ملنے سے ماحول میں تھر تھر اہمت کی پیدا ہو گئی ہیں اور کہانیاں پیش ہوئی ہیں جو ڈرا مائی خصوصیتیں رکھتی ہیں۔ یہاں 'شیو' کے کئی روپ ملتے ہیں۔ وہ نے راج کی صورت اُبھر تے ہیں اور اپناگہر اتا ٹر چھوڑ جاتے ہیں۔ ''اردھ ناری ایشور'' کے روپ میں بھی نظر آتے ہیں اور کا نئات اور زندگی کے تعلق سے سر محوشیاں کرتے ہیں۔ دکن میں چیتیہ اور گھاؤں اور وہاروں کی کی نہیں ہے۔ جیلی کاٹ کر شوس چٹانوں سے جو مندر اور خانقا ہیں تعمیر ہوئی ہیں وہ اپنے منظر داسالیہ سے بچائی جاتی ہوئی جاتی ہوئی جاتی ہوئی جاتی ہوئی جاتی ہوئی جاتی ہیں۔



امر اوّتی کا چیتیہ (اندراستوب نظر آرباہے) آرائش وزیبائش کا ایک عمدہ نمونہ

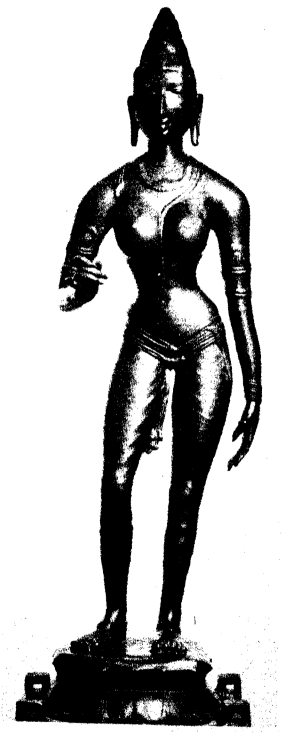
پری براؤن نے اپنی کتاب Indian Architecture میں اور و بہاروں میں بدھ کا کوئی مجمعہ موجود نہ تھا اس لیے کہ "ہیدیان" اے پند نہیں کرتے تھے، ابتدا میں تخت، گدے، پاکدان، سائبان اور دوسر کی علامتوں ہے بدھ کا کوئی مجمعہ موجود نہ تھا اس لیے کہ "ہیدیان" اے پند نہیں کرتے تھے، ابتدا میں تخت، گدے، پاکدان، سائبان اور دوسر کی عبادت گا ہوں شخصیت کو محسوس بناتے تھے۔ 'مہایان' بدھوں نے دکن میں بھی بدھ کے چھوٹے بڑے جسے رکھے شر وع کر دیے۔ ناسک اور تنہر کی عبادت گا ہوں میں بدھ کے جسے رکھے گئے۔ وکن میں حضرت عیلی ہے قبل پہلی اور دوسر کی صدی کی آٹھ عبادت گا ہیں ہیں۔ بھائی، کو ندین، ناسک، کار لے اور اجت نا نہر دس وغیر وان میں شامل ہیں۔ بدھ فنکار ول نے ستونوں کی قطاروں سے جو "سمیٹر ک" پیدا کی ہے وہ جمالیاتی نقطہ نظر سے بہت انہم ہے۔ اس سے بہلے ککڑی کے ستونوں کو مقش کرنے کار بھان بھی پیدا ہوا۔ تھویروں میں جہاں انسانوں اور جانوروں کی صور تھی ملتی ہیں وہاں زیورات سے لدی اور کم لباس میں عور توں کی صور تھی ہمی موجود ہیں۔ گھوڑے اور ہا تھی کے جباں انسانوں اور جانوروں کی صور تھی متی ہیں۔ جٹانوں کو تراش کر جسے کی تراش خراش غیر معمولی تخلیقی عمل ہے۔

اُزیسہ میں کنک کے قریب خانقا ہوں کا ایک سلسلہ دریافت ہواہے ، یہ بدھوں کے مزاج سے کم جینیوں کے مزاج سے زیادہ قریب ہیں۔ چنانوں کو تراش کر کھانڈ گری اوراہ دیے گری میں خانقا ہوں کی تقمیر و تفکیل ہو گی ہے۔

شواا پور میں اینوں سے تقیم کے ہوئے بدھوں کے وہار طنے ہیں ، یہ پانچویں صدی عیسوی کی عبادت گاہیں ہیں۔ بدھ مت کے زوال کے بعد بعض دوسری اہم عبادت گاہوں کی طرح شوا پور کی عبادت گاہیں پر ہموں کی شویل میں چلی سیکس۔ چہتیہ اور ویبار ہندود یوی ویو تاؤں کے مسکن ہن گئے۔ یانچویں صدی عیسوی ہی میں ایک بار پھر چانوں کو تراش کر عمار تیں بنائی سیکس۔ اس آرٹ کے مرکزوں میں اجت ابلور ااور اور اگلہ آباد کو شام این جانوں کو بھی ایک بار پھر چانوں کو تراش کر عمار تیں بنائی سیکس۔ اس آرٹ کے مرکزوں میں اجت ابلور ااور اور اگلہ آباد کو شام نہاں اور چینے ہیں ، غار اور چھا تیں جن بیل مبایان فنکاروں نے سرف بدھ کے بھاری تھر کم پیکر نہیں رکھے بنگہ بدھ کی کبانیوں کو بھی چھوٹ بڑے اکیوس میں چیش کیا۔ یہ بھی بدھ فنکاروں کاکار نامہ ہے کہ 450ء۔ 650ء تک مسلس محنت کرے بارہ چناوں کو کاناور ایلورا کی تھی شروع کی ۔ ای طرح بادامی میں چنانوں کی تراش خراش کے بعد ویبار تیار ہوئے۔ دیو تاؤں اور مر دوں اور عور توں کی جو مور توں کی جور توں جب دیر ایمنی گھر کی دین ہیں۔

، کن میں کھداٹی کے بعد جانے کتے ہندو مندر نکلے میں جوابیع نقتر س کا اساس دااتے ہیں۔ ایہولے تو مندروں کا شہر ہے جہاں مختلف یانچوں میں فرصلے چھوٹ بڑے مندر نظر آتے ہیں۔ بیالو کیوں نے بھی کئی مندروں کی تعمیر کی اور انہیں منقش کیا۔ ایلیفلٹامیں اتری مورتی اہندو ستانی مجسمہ سازی کا ایک شاہکارہے۔ پلوخاندان کے علم انوں نے بھی مندروں کی تعمیر میں نئے نئے تج بے کیے۔

پالوا (Pallavas) پہلے برھ مت کے بیر و تنے پھر پانچویں صدی عیسوی میں براہمی فد ہب قبول کر نیا۔ یہ تاجر تنے اور سندر کے ذریعے ورہ راز مکنوں تک پانچ ہت تنے۔ ماس پور م کواضوں نے ایک تبذیبی مرائز بنائیا تھا۔ ان میں ایکھ سنگ تراش اور مجمد ساز پیرا ہوئے جنھوں نے غروں اور بھاؤں کو خوب صورت مور تیوں سے تبادیا۔ ان کی اپنیا مطور کی کہانیاں رہی ہیں۔ ان میں گنگا کی کہائی کو بری اہمیت حاصل ہے۔ فذکار وں نے ان کہانیوں کے واقعات کو پھر وال میں نمایاں کیا، بزے بڑے آکینوں اپر مرازی کرواروں کے علاوہ شمنی کردار بھی ہیں تفصیل پیش کرنے کا رہی بہت سے مندر ہیں، مرہ واضح ہے۔ مامل پور م کے آر ن میں آند ھراکے فن کی خصوصیات بھی موجود ہیں۔ اس تدنی مراز کرد بہت سے مندر ہیں، بیرری بجر کم پھر واں سے ہنا ہوئے۔ مندروں کے سامنے پھر واں سے ہاتھی، شیر اور مر داور عور توں کے خوبصورت پیکر بنائے گئے ہیں۔ 'ر تھو 'کی صورت نے کئی مندر ہیں۔ ظاہر کرن مقسود ہے کہ رتھ دیو تاؤں کی سواری ہے۔ یہاں درویدی رتھ بھی ہاور ار جن اور بھی ہمی مقل ہوں اور دینی علامتوں کی سامند رہیں مندر کے تناز ہو جنان سے تراش بوا آٹھویں صدی کا ایک مندر ہے جو جمالیاتی خصوصیتوں کو لیے ہوئے ہے۔ مور تیوں اور دینی علامتوں کی آرائش وزیبائٹ توجہ طاب ہوئے۔ یہ برانامندر شیو مندر کے نام ہے بھی مندوب ہے۔

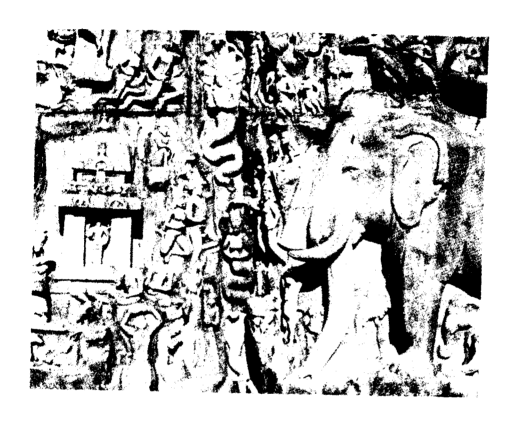


پاروتی (کانسه) چولا آر ب (دسویں صدی عیسوی)

چو لا خاندان کے راجاؤں نے بھی مندروں کی تقمیر و تفکیل اور ان کی آرائش و زیبائش میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ چو لا فنکار بلوا فنکاروں کے آرٹ سے یقینا بہت زیادہ متاثر تھے۔

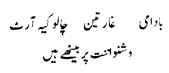


مامل پورم کاایک عمده تخلیقی کارنامه 'ار جن رتھ '(پقروں کوتراش کربنایا گیامندر) (پالوا۔ ساتویں۔ آٹھویں صدی عیسوی)



مامل بورم کا کیک انتہائی عمدہ تحفہ (پالوا۔ ساتویں آٹھویں صدی) گنگا کے اتر نے کامنظر!

مندروں، ویباروں اور چھونے بڑے جسموں پر گفتگو آسان نہیں ہے، ہر خوبصورت مندر، ہر خوبصورت ویبار اور ہر خوب صورت مجسمہ ایک موضوع ہے ان سب کی جمالیات پر مفصل گفتگو بہت مشکل ہے۔ کہیں ستونوں کی عمود کی گہرائی کی لمجی دھاریاں متاثر کرتی ہیں، کہیں مورتیوں کا تح ک متاثر کرتا ہے۔ کہیں اسطور کی قصے کا کوئی جلوہ توجہ طلب بن جاتا ہے اور کہیں شجر دارستونوں کی قطار اپنی جانب کمیٹی ہے۔



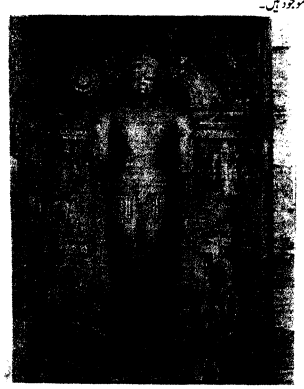




کو نار ک کا پہیہ۔۔۔ ہندوستان کاا یک خوبصورت پیکر





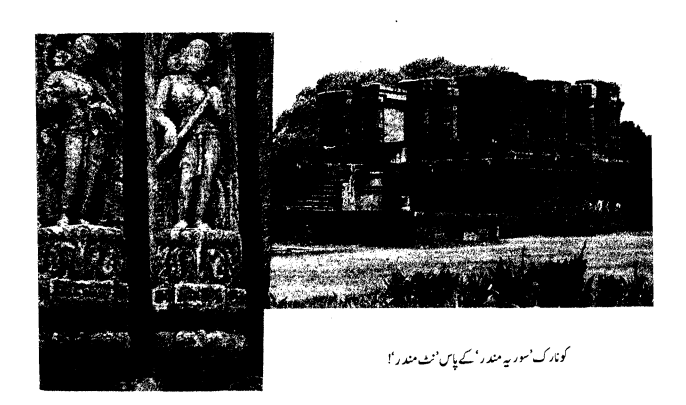


سور بیه مند ر کونار ک



عور تاور مر داور ناگ اور ناگ اور ناگن کے جمیعت 'کے نقش اُبھارے گئے ہیں۔ جنسی طور بیدار جانے کتنے جوڑے ایک دوسرے ہیں جذب نظر آتے ہیں۔ ایک جُد ایک عورت دوسر دوں کے ساتھ جنس کا کھیل کھیل رہی نظر آتے ہیں۔ ایک جنسی عمل کو چیش کیا گیا ہے۔ کونارک کے مندر کواس طرح چیش کرنے کا واحد مقصد یہ ہے کہ بیز ندگی مسر توں اور لذتوں ہے عبارت ہے۔ تدرت خوراس کھیل میں شریک ہے۔ زندگی کے ہر لمجے کو لذیذ بنانے کار جمان بنیادی رجمان ہونا چاہیے۔ جمالیاتی نقطہ نظر سے عبارت ہے۔ تدرت خوراس کھیل میں شریک ہے۔ زندگی کے ہر لمجے کو لذیذ بنانے کار جمان بنیادی رجمان ہونا چاہیے۔ جمالیاتی نقطہ نظر سے خوبصورت عور توں کار تھی توجہ طاب ہے۔ کونارک کے مندروں میں مقمن، جنسی عمل، عور توں کے عربیاں رقص وغیرہ کود کھے کر ماہرین کہتے ہیں کہنارک کے فذکار 'تا نشر آدٹ کے نمونے موجود ہیں، لگتا ہے کونارک کے فذکار 'تا نشر 'اور سے گہری دلچیں رکھتے تھے۔

کو نارک کے تمام مندر بحسموں سے آراستہ ہیں۔ بہت می چیزیں ہرباد ہو گئی ہیں، جو موجود ہیں انھیں ُدیکھ کریفین آ جاتا ہے کہ ہندو ستانی جمالیات میں انھیں نمایاں مقام حاصل ہے۔



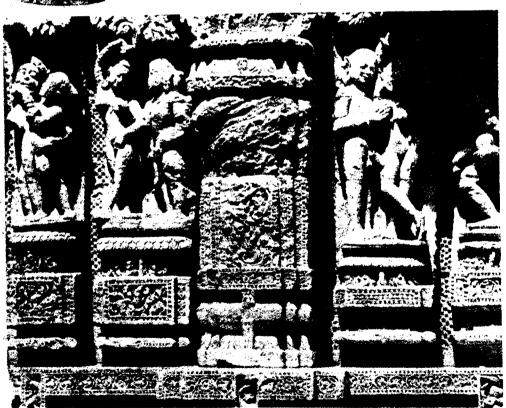
سوريه مندر كاليك د لكش منظر (كونارك)



کونار ک رقص کاایک دوسر اد کنش منظرِ



كونارك رقص كادلكش منظر



کونارک' متھن'کے مناظر

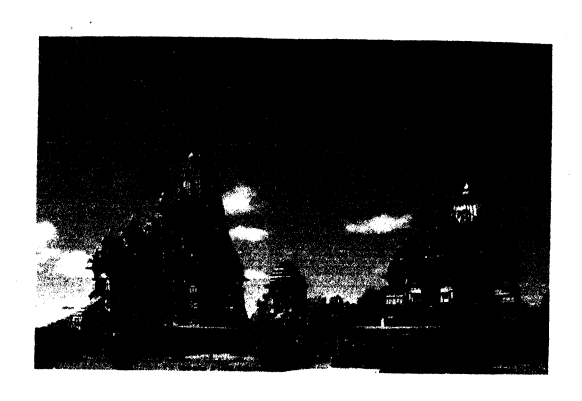


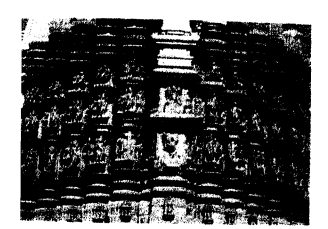
تهجورا ہو آہنگ جمال

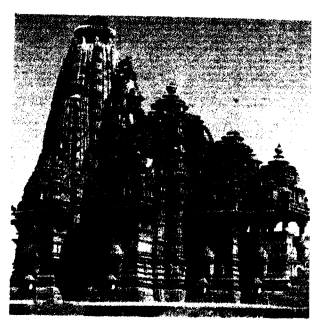
ہ مجوراہو کے جسے عریاں اور شہوت انگیز ہیں ساتھ ہی ہے حقیقت ہے کہ یہاں فنکاروں کی تخلیقی صلاحیتوں کی بھی پہیان ہوتی ہے۔
ہندوستان کی لوکرولیات عمل ان پیکروں کی جڑیں پوست ہیں۔ دیوی ویو تاؤں کی تضویروں کے ساتھ ساتھ ہندوستان کے فنکار بہتھن کو بھی
طرح طرح ہے اُبھارتے رہے ہیں۔ مجوراہو کے مندر میں کام شاسر 'کے اور ان پیکروں کی صور تیں اختیار کیے ہوئے ہیں، جنسی کھیل اور عمل ک
جانے کتنی تصویریں بھری ہوئی ہیں۔ 'سیس' کو غذہب تک لے جانے کار بخان اس ملک میں بہت پہلے ہے موجود ہے۔ 'سیس' کو ہادی اور روحانی
حن کا جلود منانے کار بخان غیر معمول ہے۔ عور ت اور مروکے جسمانی رشتے کے نقش طرح طرح ہے اُبھارے کئے ہیں۔ تصوریہ رہاہے کہ 'سیس'
کھیل اور عمل میں صرف بادی لذتوں ہے آشنا نہیں کر تا بلکہ روحانی انبساط بھی عطاکر تا ہے۔ جنسی عمل میں انسان و وب جائے تو خالق میں جذب
ہو سکتا ہے اور پھر آسے سی جدالیاتی انبساط حاصل ہو سکتا ہے 'سیس' خالق اور مخلوق کو ایک دوسرے میں جذب کردیتا ہے۔ تائتر نے اس خیال کو جو
تقویت دی ہے ہمیں اس کی خبر ہے۔

کھوراہو کے مندروں پر عورت اور مرو کے جو متحرک پیر اُبھارے گئے ہیں وہ ادی اور روحانی زندگی کے حسن کے مختلف پہلوؤں کو برے اعتاد کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ مر داور عورت کے جہم کے جان کتنے پہلوؤں کی خوبصورتی سامنے آتی ہے خصوصاً عورت کے جہم کے جمال کو طرح طرح سے اُبھارا گیاہے۔ محسد سازوں نے جہاں حقیق کو طرح طرح سے اُبھارا گیاہے۔ محسد سازوں نے جہاں حقیق مناظر پیش کیے ہیں وہاں 'اشاریت 'کو بھی کم اہمیت نہیں دی ہے۔ کہنے کو یہاں اپسر اؤں اور نا تکوں کے پیکر ہیں حقیقت بدے کہ یہ گوشت پوست ک عور توں کے حسن و جمال کے آئیے ہیں۔ فنکاری بد ہے کہ پہلے عورت کی جوانی ہدت سے محسوس ہوتی ہے پھراس کے بدن کا حسن متاثر کرنے لگتا ہوار پھر متحرک جم میکس کی لذت سے آشاکر تا ہوائی اسرار آ ہنگ سے قریب کر دیتا ہے۔ بیشتر مناظر استے تی ہیں کہ ان کی قتم کھائی جاسکت

کہاجاتا ہے کہ مجور اہو میں 85 مندر تے جو گفتے گفتے 20 ہوگئے ہیں۔ دسویں اور گیار ہویں صدی عیسوی میں ملک کے نظامِ جمال کا لیا ایک نمایاں جمالیاتی پہلو ہے یہ چنٹر بلار اجاؤں کے ذوقی جمال کے تاثر اتی نقش ہیں جو پھر وں میں ڈھل گئے ہیں 917ء سے ان کی حکو مت رہی، مہوبا کلنجار، ایج گڑھ مدن پور، دیو گھرو غیر ہے حکر انوں نے مجبور اہو کومر کز بنالیا تھا، قدیم زمانے میں مجبور اہو کانام 'و تیا' (Vatsa) تھا، پھر اس کانام ہوا جیجا بھٹی (Jajabhukti) اور پھر مجبور ابور وروایت ہیہ کہ شہر کے خاص بڑے دروازے پر مجبور کے دو ہیڑ گئے ہوئے تھے اس وجہ سے اس کانام مجبور ابولیویں صدی تک لوگ اے بھول گئے تھے، ان مندروں کی دریافت 1838ء میں ہوئی۔



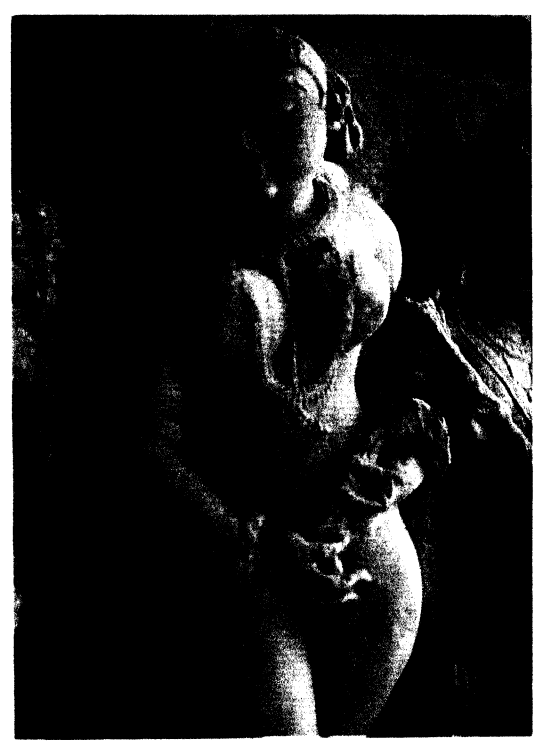




تصحورابو فن تعبيره أيب منفه داسلوب!

بندوستان میں ابتدا ہے یہ تصور رہا ہے کہ 'سکس' ایک مقد س عمل ہے۔ مندروں کی عمار توں کو سجانے اور پر کشش بنانے میں شہوت انگیز 'مو تف '(Motifs) کا استعمال جائے کہ شہورہا ہے۔ کھجور ابواور اس قتم کے دوسرے مندروں کو دکھے کریے یقین آجا تاہے کہ شہوت انگیز مندروں کو دکھے کریے یقین آجا تاہے کہ شہوت انگیز مند بور کا کھمل اظہار ہو۔ مندروں کے تقدیس ن بچیان بھی 'سکس مو تف 'کو'النگار' تصور کیا گیا۔ 500ء ہے 1400ء تک جو پرانے مندر دریافت ہوئے ہیں ان پر شہوت انگیز مو تف 'اور عمل موجود ہیں۔ کو نارک اور کھجور ابو میں انھیں نئی جہتیں و سینے کی کو شش بھی بہت واضح ہے۔ مندروں کی آرائش وزیبائش (النکار) کے لیے میں بالدت آمیز اور شہوت انگیز پیکر ضرور کی تصور کے گئے۔

کہ نارک ہو یا تھجورا ہو ، شکس کے موتف کا استعمال ابدی سرت، موفان اور انبساط پائے کے لیے ہے۔ سابی۔ ثقافتی ماحول کا مطالعہ آنیا باے تو یہ سچانی بہت واضح ہو جاتی ہے۔ ہندو ستان میں ہر ہمن از م، بدھاز مراور جین ازم تینوں نے فنون نطیفہ میں شکس موتف کواہمیت دی ہے۔



محجورا ہو جم کاپُراسرار آ ہنگ

کھجوراہو میں جہاں بعض انہائی خوبصورت جسے ملتے ہیں وہاں جمیعین' کے عمدہ مناظر بھی موجود ہیں، جنسی کھیل اور جنسی عمل میں مصروف عورت اور مر و جمالیاتی انبساط عطاکرتے ہیں۔ سانجی (استوپ2)اور باڑ ہت میں جمیعین' کے منظر موجود ہیں۔ ہند و ستان میں یہ روایت بہت قدیم ہے۔ فن تغییر، فبن مصوری اور فن مجمد سازی کے علاوہ و تفس کے فن میں بھی جنسی کھیل اور عمل میں جمیعین' کی بڑی اہمیت رہی ہے۔ ناسک کے ایک وہار پر جمیس مو تف 'مات ہے ای طرح بدھ مت کے غاروں مثلاً کارلے اور کنہری میں جمیسی منظر موجود ہیں۔ ماہرین کا خیال ہے کہ ہند و ستان میں دو سری صدی قبل مسیح ہے عمار توں پر جمیعین' کے منظر ملتے ہیں۔ بادای کی گھواؤں میں جو مناظر ہیں وہ ایک کے بعد ایک کی جند و ستان میں دو سری صدی قبل مسیح ہے عمار توں پر جمیعین' کے منظر ملتے ہیں۔ بادای کی گھواؤں میں جو مناظر ہیں وہ ایک کے بعد ایک کی جندی تجو کو بی کو پیش کیا گیا ہے۔ یہاں جمیعین ' کے منظر میں جو کہ کو بی کو بیش کیا گیا ہے اور جنسی عمل کے کہورا ہو کے ' بھوگ' کو ہمی د کھایا گیا ہے اور میں دو بی وہ یہ تاؤں کے 'بھوگ' کو بھی د کھایا گیا ہے اور عمیدی دی گئی ہے۔ وہ یہ کہا اور اس عمل کے کئی آسنوں کو پیش کیا گیا ہے۔

کھجوراہو کے پار سوانا تھ مند ر (Parsvanath) جین مندر میں بھی ہمیتھن 'کے خوب صورت نمونے موجود ہیں۔



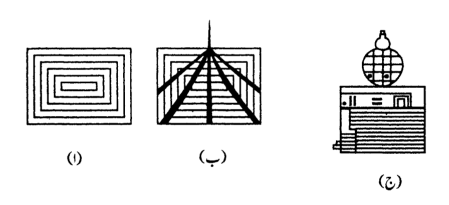
تهجوراهو آ ټک جمال (و شواناته مندر)

بندوستانی فنون لطیفہ میں ابتدا ہے مختلف قوموں اور نسلوں کا خونِ جگر شامل رہا ہے۔ جانے کتنی قوموں اور نسلوں کے تجربوں کی آمیز شہوتی رہی ہیں۔ فن تقمیر اور فن مجسمہ سازی میں بھی مختلف قوموں، نسلوں اور قبیلوں کی فکر و نظر کی روشنی ہے، لہذا خالص آریائی یافالص در اوڑی یافالص در اوڑی یافالص بدھ جمالیات کا کوئی تصور پیدا نہیں ہو سکتا، ہاں یہ کہاجا سکتا ہے کہ کہیں آریائی فکر و نظر حاوی ہے اور کہیں در اوڑی زاویۂ نگاہ زیادہ کھی جلوہ تمہیں در اوڑی زاویۂ نگاہ زیادہ تیز ہے ہندو ستانی تبذیب کا یہ عظیم جلوہ فنون لطیفہ کا بھی جلوہ ہے۔ افکار و خیالات اور حساس اور متحرک مذہبی اور مابعد الطبیعاتی تجربوں کی روایات ایک دوسرے میں جذب ہیں اور ہر دور میں حساس فزکاروں نے ان روایات کے جادو کو اپنے تجربوں کا جادو بنادیا ہے۔ آسٹر والا کٹر، منگول اور آپنسا کٹر نسلوں کے تجربوں سے منگول، در اوڑ، ترکی، ایرانی، ہند آریائی سب کار شتہ جڑا ہو اہے۔

بندوستان کی ابتدائی تغمیر میں مر بع (Square) عمود کی کیبر ۔ (Perpendicular Line)اور انحنائی انداز (Curvilinear کی پہچان مشکل نہیں ہے۔ عمود کی کلیبر کی خمید گل بھی اکثر تو جہ طلب بن جاتی ہے۔

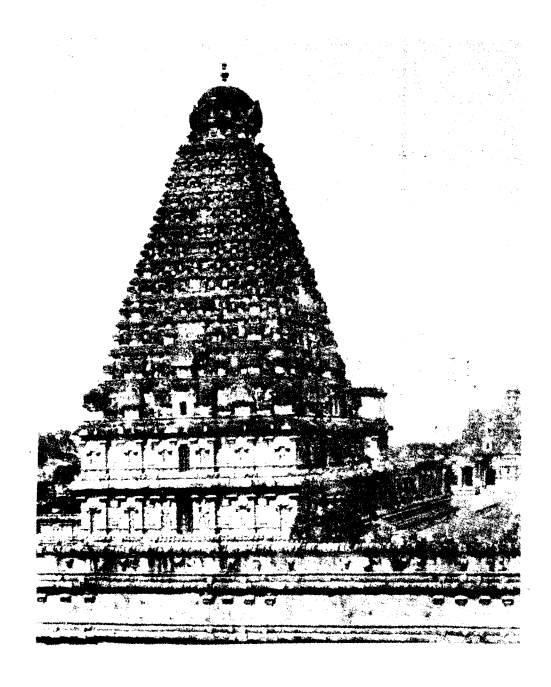


'دارُہ' (Circle) کی طرح مر بع (Square) بھی ایک قدیم حتی علامت ہے جس کا گہر ارشتہ زمین ہے ، نہ جبی فکر اور بھان میں اسے امیت حاصل رہی ہے۔ مشر تی مابعد الطبیعاتی فکر اور عبادت گاہوں میں اسے بڑی اہمیت دی گئے ہے۔ آج بھی عبادت گاہوں اور گھروں میں بیہ صورت سے سی خریر قرار ہے۔ دیواروں پر مر بع کے اندر فزکاری کے عمدہ نمونے ملتے ہیں، جنگل کی تہذیب میں جادوثو نے اور روحوں کو بلانے کے لیے ان چار کئیروں کی اہمیت رہی ہے۔ آج بھی اکثر قبیلوں میں بیہ رواج ہے کہ شادی بیاہ کے موقعوں پر مقدس مر بع کے اندر رنگ آمیزی کی جاتی ہے، ان چار کئیروں کی اہمیت رہی ہے۔ آج بھی اکثر قبیلوں میں بیہ رواج ہے کہ شادی بیاہ اتا ہے ان کے اندر مقدس مر بع کے اندر مقدس دروں اسے نہ نہ ان کے مطابق اسے ۔ اندر مقدس دروں کو آشر واددیتی ہیں، 'مر بع 'میں نقتہ س کا احساس ہمیشہ رہتا ہے۔ ابتدائی ہندو ستانی مندروں کی بنیاد عمونا مر بع کی شکل میں ہے، اس کے اوپر کے جصے بھی اس شکل کے ہیں، بیز مین سے گہرے رشتے کا لاشعوری احساس بھی ہے، بنیاد کی مضبوطی اور اس کے احساس کے بعد ہی اوپر اٹھنے کی آرزو''عمود''کی صورت جلوہ گر ہوتی ہے۔

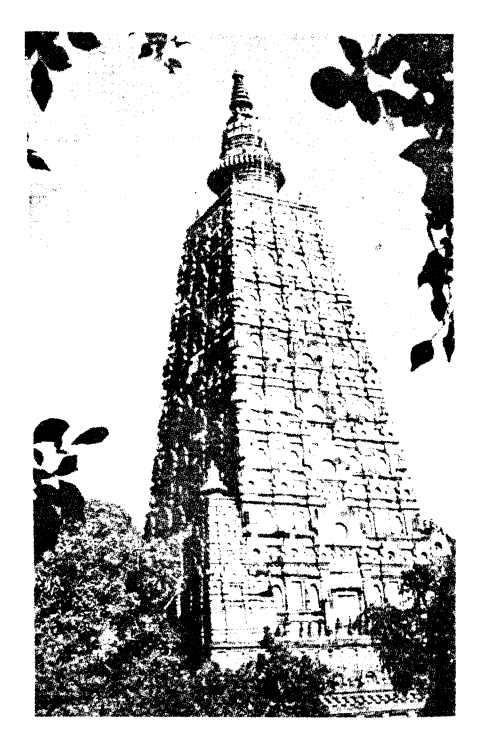


'مر بع'، 'کل زندگی'یاکل کا نئات کودیکھنے کا آئینہ بھی ہے۔ قدیم ترین تصویروں میں لکیروں اور پیکروں کی تر تیب میں سے صورت زیادہ انجری ہوئی ملتی ہے۔ یونگ نے منڈلوں (Mandalas) پر گفتگو کرتے ہوئے انسان کے اس حتی پیکر کو بڑی اہمیت دی ہے، کہا ہے کہ دائروں کی طرح مر بعوں نے بھی ابتدائی زندگ سے پوری کا نئات کو کرفت میں لینے کی آرزوکی علامتی سیمیل کی ہے ان کا اندرونی حصہ لا محدودیت کا احساس بخشاہے۔

ابتدائی مندروں کی تقمیر میں جنگلوں کا تجربہ ملتاہے ، در ختوں کی اٹھان اور ان کی مخبان صورت ملتی ہے۔ سانپ کا تحرک ملتاہے ، در خت اور سانپ دونوں قدیم قبیلوں میں مرکزی حثیت رکھتے ہیں ، ان کا تعلق جنگل کے قیمتی تجربوں ہے ہے۔ سانپ اور در خت دونوں روحانی سامیہ اور روحانی سامیہ اور موحانی سامیہ اور حانی مددگار کا در جہ رکھتے ہیں۔ ان کے تو تمی کر دار بہت واضح ہیں ، پچھ خاص قتم کے در ختوں کی عبادت اور ان کا تحفظ آج بھی اہمیت رکھتا ہے۔ تنجان ، گھنے ، سامیہ دار اور تحفظ کا احساس عطا کرنے والے در ختوں کا پروجکشن قدیم تقمیروں میں ہوا ہے۔ سانپوں کی پرستش نے تو تمی کر دار کو واضح کرتے ہوئے خارج اور باطن کے رشتے اور پراٹھ کر پوری کا نئات کوگر فت میں لینے کی آر زوکو نمایاں کیا ہے۔



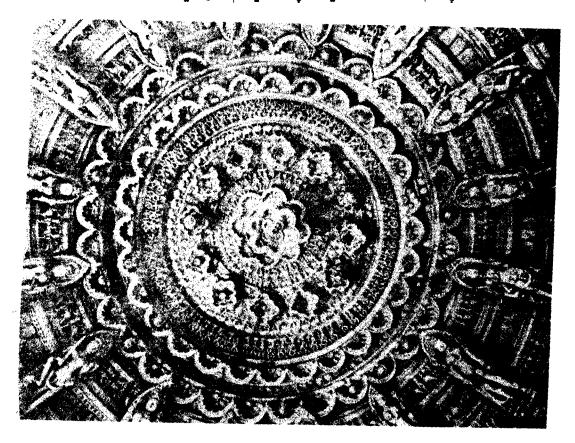
ینجور کامندر۔ (1000) (چولاعہد) فن تعمیر کے دکنی اسلوب کاشا ہکار!



نیجے ہے او پر جانے کار جنان!

بودھ گیا کا مندر بلندی کے آرج ٹائپ کی مثال

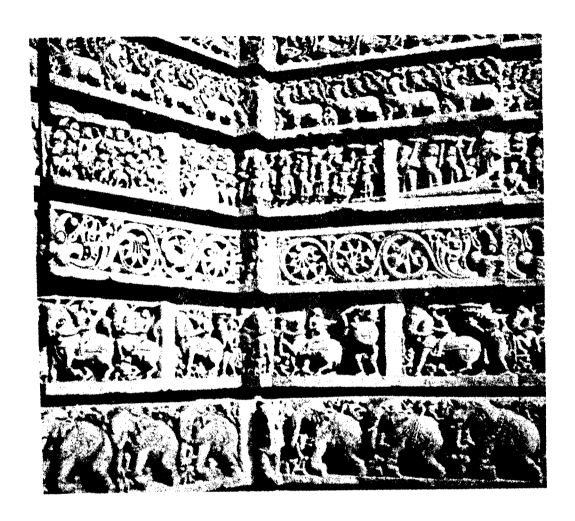
انسان نے جنگلوں میں پودوں کو جنم لیتے بوصتے اور پھر ٹوٹ کر بھر تے اور ختم ہوتے دیکھااور پھر ہید دیکھا کہ پودے پھر جنم لیتے ہیں اور ہیں سلسلہ قائم رہتا ہے، زندگی اور موت کی ان تصویروں نے ایس پُر اسر اسر گوشی کی کہ اس کی بنیاد پران کے تعلق سے کی تصورات اور فلسفیانہ نظریات نے جنم لیا، حتی سطح پر جادو ٹونا نے مر بعوں، مثلثوں اور دائروں میں ان روحوں کو گرفت میں لینے کی کوشش کی، انسان نے محسوس کیا جیسے وہ خود اپنے وجود میں روحوں اور فوق الفطری عناصر کو جذب کر رہا ہے۔ اپنی ذات کو مرکزی حیثیت دے کر ان ''مصور توں'' میں ان سے رشتہ قائم کر تارہا۔ روحیت مظاہر نہ بہب نہیں بلکہ ظہور پذیر ہونے والے نہ ابہب کی بنیاد ہے، بیر سب بلاشیہ 'سائیکی' (Psyche) کی سطح پر ابتاد ائی نفیاتی تجربے ہیں۔ جادورو حیت مظاہر کی تکنیک کی ایک ایم ترین شاخ ہے جس نے انسانی تحفیل میں ایسے جانے کتنے خاکوں اور جانے کتنی صور توں کی تفکیل کی۔ ان خاکوں اور صور توں کے تکنیک مور توں کی تفکیل کی۔ ان خاکوں اور صور توں کے اندر معنویت کا دائرہ پھیلٹا گیا اور گاہ اور کا ٹائے اور کا ٹائے کا مرکزی حیثیت دی جائے ، اس کو شش کے باوجود ان کی دورت کا ملہ کے ساتھ موجود رہا، مر بعوں، دائروں اور مثلثوں میں خالق کا نیات اور دیو تاؤں کے ساتھ کل کا نات کامر کری نقط بنار ہااور غالبًا ای کی وجہ یہ تھی کہ ساری دنیا کے توازن کو ہر قرار رکھنے کا حوصلہ بے انتہابلند تھا اور خودا بی ذات پر ایک نہ ٹو نئے والا عتاد تھا۔ دہ کا نتات میں خودا بی ذات پر ایک نہ ٹو نئے والا عتاد تھا۔ دہ کا نت میں خودا بی ذات پر ایک نہ ٹو نئے والا عتاد تھا۔ دہ کا نتات میں خودا بی خالائی میں تھا اور نفیاتی طور پر اس نے یہ مقام حاصل کر لیا تھا۔



راجستھان کے ایک مندر میں دائرے کاحسن! جمال فن کی ایک مثال!

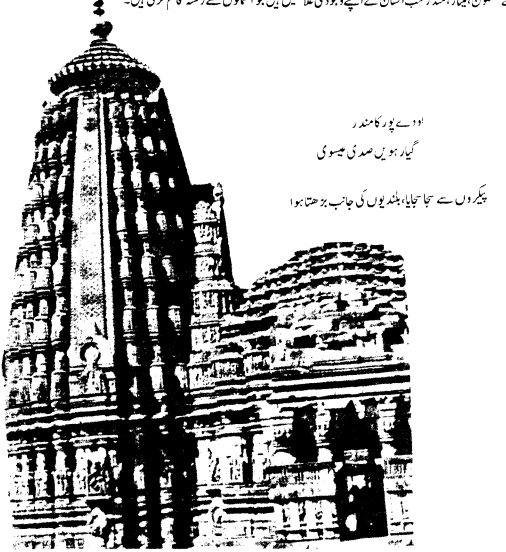
مر بعے،دائرہاور مثلث وغیرہ آئینے ہیں جوانسان کے مرکزی نرکسی ربھان کو بخو بی واضح کر دیتے ہیں، تخلیق عمل میں ''التباس' نے انھیں جلوہ بنادیاہے،فنون میں شعوریاور ااشعوری عمل نے ان صور توں میں نئی تخلیق کااحساس اور بڑھایا۔

یہ سب تخلیقی صور توں کا جلوہ بن کر نرکسی شاخت کے تخلیقی پیکر بن جاتے ہیں۔ رہم مادر میں واپس جانے کی لاشعوری خواہش نے غاروں کی تقیم میں نمایاں حصہ ایا ہے اور علامتی دروازوں اور راستوں کی تخلیق کی ہے، نرکسی تصوریت کامیہ پھیلا ہوا تصور ہے جس کی آبیاری میں ننسی تھے پر جذب ہو جانے اور کل میں گم ہو جانے کی آرزونے حصہ لیاہے۔



مند ر کی دیواراستعار وں اور علامتوں کے جلوؤں کو لیے ایک مثال بن گئی ہے۔ پیکروں کے تحرک کاجلوہ اپنی مثال آپ ہے۔

ہندو ستان کی تغیروں ہے بھی عوامی زندگی کی پہپان ہوتی ہے۔ ابتما گی زندگی کیسی تھی ان کے عقائد کیا تھے، عباد توں کے ر موز کے شیک ان کے رویے کیا تھے، دیو تاؤں کو کن صور توں میں محسوس کرتے تھے، محبت اور جنس کی اہمیت کیا تھی افر ض ان کے بارے میں پکھ نہ پکھ علم ضرور ہو تا ہے۔ تغیرات نے انسان کو تحفظ کا احساس، یا ہے، قبیلوں اور جماعتوں کی اُمیدوں اور خواہشوں کو پروان چرھایا ہے، کلچر کی حفاظت کی ہے، 'مکاں کا وجد انی تھور فن تغیر میں پھیلا اور تکھر اہے۔ انسان نے اپنے جمم کی اُٹھان اور زمین پر اپنے وجود کے توازن اور معنوی تحرک اور آ ہنگ ہے اس فن کو جا بخش ہے 'لکڑی' پھر اور اینٹ و غیرہ کے سہارے ساجی زندگی اور حس تصورات کا اظہار ہو تارہا ہے۔ قدیم ہندو ستانیوں نے بھی اپنے باطنی نیجانات کو ممار توں کی تغیر میں جذب کیا ہے۔ جمالیاتی نقطہ نظر ہے فن تغییر کے تجربے جو پنچے ہے او پر اُٹھتے ہیں بڑی اہمیت رکھتے ہیں، نینے ہے او پر اُٹھتے ہیں بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔ نیجی ہے او پر اُٹھتے ہیں بڑی اہمیت رکھتے میں میں جذب کیا ہے۔ جمالیاتی نقطہ نظر ہے فن تغیر کی تجربے دورانسانی کا احساس جمال خالق کو بلندیوں تک لے جانے اور پوری کا نئات سے رشتہ قائم کرنے کی بنیاد کو واہش غیر میں ہے۔ خوب صور ت تغیریں جذب آق اور جمالیاتی آسودگی عطاکرتی ہیں، اینٹ اور پھر اور نہیں جاتے خودانسانی کا احساس جمال خالق کو بلندیوں پر آسیان سے دشتہ قائم کرتی ہیں۔ گھر اور سیاس جو سے متون، بینار، مندر سب انسان کے ایخ دود کی علامتیں ہیں جو آسیانوں سے دشتہ قائم کرتی ہیں۔

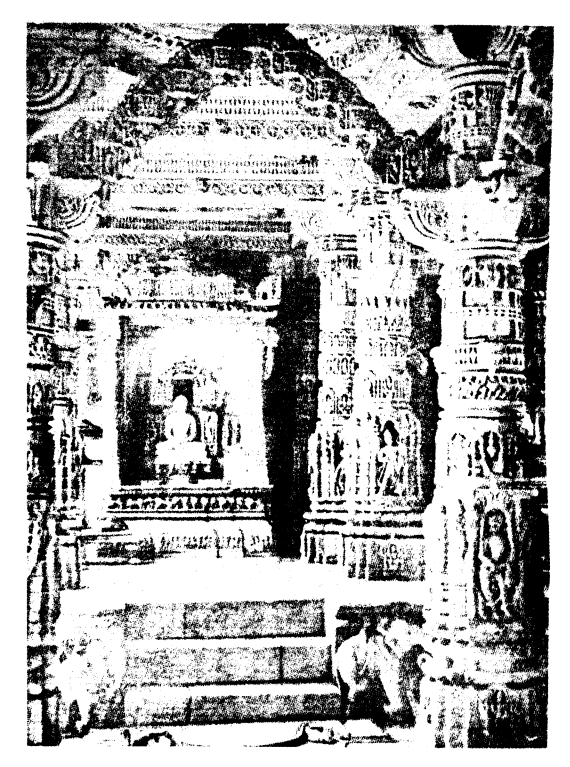


معاملہ صرف بلند ہونے کا بھی نہیں ہے بلکہ 'مکان کو افقا (Horizontally) پی گرفت میں لینے کا بھی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دائرہ 'بیشوی اعکال 'مر لیع اور کیٹر الا مثلاع صور تھی اُبھری ہیں، ان ہے گہرے جذباتی اور حمالیاتی آسودگی اور میں گاہرے۔ بندوستانی جمالیات میں حواس اور مکان کے اس باطنی تعلق کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کیا جاسکنا، جسمانی اور حمالیاتی آسودگی اور مرت کے لیے ایشے اشکال اور ایک صور توں کی تحکیل کی کا ظے ہے توجہ طلب ہے۔ اس تح کی اور آبٹک کار شیر انسان کے باطن کے آبٹک اور تحر ک ہے ہے۔ میدائی علاقوں میں آکر انسان نے جب میلے ہوئے آبان کو دیکھا اور زمین اور آبٹان دونوں کو ایک اور آبٹک کار شیر انسان کے باطن کے آبٹک اور تھیل ہوئے آبان کو دیکھا اور زمین اور آبٹان دونوں کو ایک دوسر ہے سے طیح ہوئے اپنے تو محراب دار جہت یا قوس پر اس ارساکے کا ایک تصور ، احساس اور جذبے ہم آبٹک ہوا۔ گول معد وریا، معد بر اُنق اور محراب دار جہت نے اشکال اور کیرالا طلاع صور توں کی تخلیق اور تھیل میں محصہ نے اس اور جذبے کی علامتیں دائروں کی صور توں میں نمود اور ہو کی غالباس لیے بھی کہ ان دائروں میں خود کو محفوظ رکھے کی نفیاتی خواہش نے جہم لیا لیا ہے۔ اُظید سی علامتیں دائروں کی صور توں میں نظر آتے ہیں، اکٹر عمل کو اہمیت برے گول پھر چوٹے برے دائروں کے ساتھ عمار توں میں نظر آتے ہیں، اکٹر عمار توں میں نظر آتے ہیں، اکٹر عمار توں میں ان کی معنی نیز صور تیں ملک میں برے برے گول پھر ممکن کو خواہش کے دوسر سی میا بعد الطبیعاتی نہ ہی اور میاں موروس میں ان کی معنی نیز صور تیں ملک ہی اور کی خواہ سی کو میں ان کی معنی نظر میں ہوئی اور ان کے ہیں، خوس کو نیادہ کی اس را رہے مند روں میں محسوس ہوئے گی۔ ہندہ سین کو سی کی اور کیا ہوں کو مید اور کی طور تھی کو کہنا کی سین کو مید ان کی میں میک کا سیار کی میک میں خود ہوں کی سیک میں میں ان کی معنی خود کو کو نیادہ کی اس کی معنی خود ہوں کی خواہ کی ہوئے اور از رہے کو نمایاں میشیت کے جنوائی استحاد کی میں میک کی میں میں کی معنی خود کو کیا کی ہوئی کو کی ہوئی کی سیار کیا کی میں کیاں موجود ہیں۔ اور کی جیاب افساور کی اس کی کی میں میں کہنی کی کی میں کی کی میں کو کی ہوئی کی سیکر کی میں کو کو ہوئی کی کور کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کور کور کی ک

ہندوستان میں تہذیبوں کی خوبصورت آمیز ش نے لکڑی اور مٹی کو تقمیر اور پیکر تراثی کے لیے استعال کیا اور رفتہ رفتہ پھر اظہار کاذر بعد بنا۔ حتی اور نفسی تصورات کی تاریخ اندھیرے میں پوشیدہ ہے، بلکے تھیک اور معمولی سرسراتے ہوئے تاثرات کا خارجی دنیا ہے زیادہ سے زیادہ مضبوط رشتہ قائم ہوا اور تصادم کے مسلسل عمل سے تجربوں کی ایک دنیا سامنے آگئی، تعنادات حل بھی ہوئے اور موجود بھی رہے، خیال اور جذبے کی ہم آئی نے صور توں کی تھکیل کی اور محسوسات اور تصورات آہتہ اندھیرے سے روشنی میں آئے۔ ظاہر ہے تجزید اور تحلیل کا ایک مسلسل نیر شعور کی عمل بھی موجود رہیں، حتی تصورات جلوہ گرہوئے۔

فن تقمیر میں مختلف تو موںاور نسلوں کے تجربوں کی روشنی شامل ہو گی، در اوڑ تدن نے مندروں کی آرائش اور زینت وزیبائش کے پیش نظرا پی جمالیاتی جس کو ہمیشہ بیدار اور متحرک رکھا، بدھ از م کی دینی علامات، غاروں، استوپوں اور عبادت گاہوں کی تخلیق میں جذب ہو کر معن خیز جمالیاتی علامات بن گئیں۔

ابتدائی ہندوستانی فن تعمیر میں جنگل کی تہذیب کے نقوش زیادہ اجا کر ہیں ویدی آریا کی مندروں میں آریوں کے اپنے ماضی کا بالیدہ احساس زیادہ مات ہے۔ نہ ہی اعتقادات کی تصویر بین زیادہ واضح ہیں۔ ان میں آگ کی پرستش کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے ،' آگئ 'ایک نہ ہی ، مابعد الطبیعاتی اور فکری علامت ہے۔ ای طرح 'سوریہ' (سورج) کی علامت اپنی معنویت رکھتی ہے۔ مندروں کے علاوہ گھروں کی دیواروں اور دروازوں پر ان کے قدیم اعتقادات کی تصویر بیں اجا کر ہو کیں۔ قریانی کو ان کے اعتقادات میں ایک نمایاں حیثیت حاصل تھی لبند ااس جذبے کا ظہار بھی فن تعمیر میں ہوا۔ آگ کوروشن کرنے اور قربانی کے لیے خلوت خانے بنائے گئے۔ مندروں میں سورج کی روشنی کے لیے در سے اور روشن دان اور اونے کلس کی



مندر کے باطن کاجلوہ!

انسان کے باطن کا جمال

ظرف خاص توجہ دی گئے۔وشنوسوریہ کی علامت،'امالک'(نیلا کنول)کا نئات کے محافظ کی صورت جلوہ ٹر ہوئی،ای طرح اندر،ورون،سوریہ،اُٹی اور 'ارت' کے پیکروں سے فن تقمیر میں جانے کتنے جلوے د کھائی ویئے۔دراوڑ مندر کو"ویمان" کہتے تھے، لبندا'ویمان' کے تعلق ہے پہیوں کی معنیٰ خیز علامت ابھری۔

ہندوستانی فنون میں کا کاتی حسن کی جانے کئی جہتیں نظر آتی ہیں، محسوس ہوتا ہے جیسے آزاد فضا میں تخلیقی ذہن نے پوری کا کات کے جلوؤں ہے رشتہ پیدا کر لیا ہے۔ وبی یاخہ ہی اعتقادات کے باوجود 'امیجری' کی شھوس صور تیں اشاروں اور معنی خیز علامت کی اشاروں کی عطا کرتی ہیں۔ روحانی تصوریت جمالی آب عطامت کی اشاروں کی جہتے ہوئی ہوں نے جدور نے تھے ،ایک علامت کی اشاروں کا مجموعہ ہوگئی ہوں، فور کیا جائے علامت میں جذب ہوگئے ہیں۔ کشرت میں وحدت اور وحدت میں کشرت کے بیہ جلوے غیر معمولی ہیں۔ ہے عاہد کی عباد تی عباد کی عباد تی معبوکی ہوں، فور کیا جائے تو محسوس ہوگا جیسے خالق کا کتات کی عبادت ہزار جلوؤں ہے آشا کر رہی ہے۔ ہر عبادت گاہ 'اگام' (سرف ایک ) کے جب ہے صرف 'ت ست ' (صرف ایک عبالی ) کے لیے ہے اور 'اکام' اور 'ت ست ' کے بزار جلوے ہیں۔ ہندو ستانی فن تقمیم میں تحفظ ، خوف ، آرزوہ رہائی جیس ہوگئی ہوں ، کسوں اور شونوں کی قلادہ نوف ، میں۔ جس طرح ہر دیو تاکا شخیل ایک جمالیاتی قدر کا حال ہے ای طرح مندروں کے دروازوں ، شونوں ، کلسوں اور شونوں کی قطارہ نی تعلیہ اساس اور جمالیاتی قدر موجود ہے۔ بلندیوں کی جانب ہو ہے ہوے ستونوں کی طرف دیکھتے ہوے محسوس ہو تاہے جیسے زمین کی کشش کا خوبسہ رس جواب دیا جارہا ہو ۔

دراوڑ مندر، ویمان کے جاتے ہیں، ویمان 'درائس مندر کاوہ خاص حصہ ہے جہاں اعبادت ابوتی ہے، وہ مقام جہاں عبادت اپر واز ان طاقت عطا کرتی ہے اور روح کی اامحدوہ بت ہے آشاہ و کر پر واز کرتی ہے۔ اویمان اکی صورت مربع کی ہوتی ہے جس کے آمر الیسیا ایب سے زیدہ چیسیں منزلیس ہوتی ہیں۔ اس کے اندردیو تاؤں کے جسے رکھے جاتے ہیں، باہر کو نکلی ہوئی ڈیوڑھیاں عموماد روازوں کو پھپائے ہوئے دیو تاؤں کہ جسے رکھے جاتے ہیں، باہر کو نکلی ہوئی ڈیوڑھیاں عموماد روازوں کو پھپائے ہوئے واست و جاتی ہیں، دروازوں کے درمیان دیوان خانے ہا شن کی و سعت و سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ دائروں، زاویوں اور مربعوں نے ایک دوسرے میں جذب ہو کرفن تقیم کی جمالیت کی فذکار اند تشکیل کی ہے۔

استوپ، پقروں ہے تراشے ہونے غار ،اجتا،ایلور ااور ایلیفلغائی گیھا ئیں، کیااش مندر ، ننگ رائ مندر ، بھئن ناتھ ، بودھ "یا، سمجو را : ، جین مندر ، مار تند ، چولامند ر ، پاندیان اور مدورائے مندر ، چالو کیامندر ، بادامی ان پرایک نظر ذالی جانے تو ہندہ ستان کے فن تعمیر کی جمالیات کے ملاوہ مندروں کی تعمیر و تفکیل میں فزکاروں کے «ساس جمال کی بھی بہتر پہچان ،وگی۔

## بدھ کے جسمے

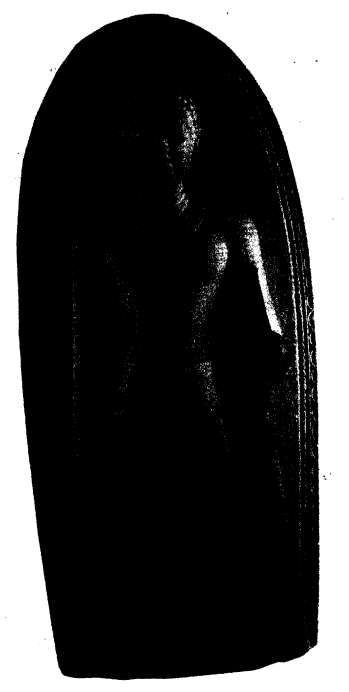


بدھ کے مجسم نزاکت، نفاست، پچتگی، تناسب، موزو نیت، توازن اور ہم آ ہنگی اور تطابق کی اپنی مثال آپ ہیں۔ بدھ کے مجسموں میں تخلیقی فزکاروں کی لطیف، باریک لیکن حد درجہ ممبری حسیات کی پیچان مشکل نہیں ہوتی۔ ان دیکھی سچائی مجسمہ ساز کی تخلیقی قوت میں جیسے جذب ہوگئ ہو، خاموشی، استفراق میں ڈو ہے ہوئے پیکروں کے ارتعاشات حسیات کو متاثر کرتے ہیں، کھڑے یا بیٹھے ہوئے بدھ کے پیکر داخلی تج بوں کے تئیں بے ساختہ بیداری پیدا کرتے ہیں۔

ابتدامیں بدھ کے پیکر بنائے نہیں جاتے تھے، کول ان کے وجود کی علامت بنا۔ رفتہ رفتہ علامتوں ہے ان کی زندگی کی ایک تصویر بنی، کول جنم یا پیدائش کی علامت بناجو سانچی کے در وازے پر موجود ہے۔ زندگی کے در خت کی صورت میں ان کی والدہ مایا نظر آئیں، پہیہ ان کی تعلیمات کے بنیاد کی اصول کی علامت کی صورت جلوہ گر ہوا،استوپ ان کے انقال کا میج بن کر انجر ا، پاؤں کے نشانات (پَد) سایہ، چھاتہ وغیر ہر فتہ رفتہ ان کے وجود کے نقد ساور اس کی اہمیت کو سمجھانے لگے۔

بدھ کا پیکر خلا (Vacum) کو پُر کرنے کی ایک بوی جمالیاتی کاوش ہے۔ مشاہد کا باطن کی تخلیقی صورت ہے اور مکال ہے باہر نکالنے اور پیکر کو غیر مکانی (Spaceless) بنانے کا جبرت انگیز صناعانہ عمل ہے۔ زندگی کی جمالیاتی و حدت کے گہرے احساس کا پیکر ہے۔ عظیم ترحس اور قوت باطن کا مظہر اور استعارہ ہے۔ واضل طور پر بیداری، آزاد ک کے گہرے احساس اور حدور جد پُر اسر ارخاموش کی پختہ تصویر ہے کہ جس ہے کو ن و مکال کو دیکھنے کازاویہ نگاہ بھی متاثر ہو تا ہے۔ اس پیکر ہے یہ احساس ملاکہ بدھ جو خود لاہوتی اصول ہے اس صورت میں جلوہ گر ہو ناچا ہتا تھا تا کہ د نیااہے د کیھ سے ہے۔ بدھ کے جسموں میں 'یوگ کا نقطہ عروج ملتا ہے۔ اس پیکر کو جمالیاتی آرچ ٹائپ بنانے میں یوگ نے بڑا حصہ لیا ہے۔ حتی سطح پر نیچے ہے او پر حانے بابر ھنے کا احساس صور درجہ بالیدہ ہے۔ بدھ کے پیکر عاد ھی کی جمالیات کے شاہکار ہیں۔

بدھ آرٹ کی تاریخ دو ہزار سال کی تاریخ ہے ، دوسو سال قبل مسیح بازہت میں بدھ کی زندگی کے جو نقوش ملتے ہیں اس کاسلسلہ اٹھارویں صدی تک قائم رہتا ہے۔ کو سنبی میں ہوین سنگ نے صندل کے ایک شختے پر بدھ کی تضویر دیکھی تھی۔ متھر اکا بدھ دنیا کاشاہ کارہے ، سادھی کا یہ پیکر فن کا اعلیٰ ترین نمونہ ہے۔ بودھی در خت (پیپل) کے نیچے یوگ کی طرح آنکھیں بند کیے ہوئے چار زانو بیٹھے ہیں بدھ آرٹ پر جو یو نانی اور روی اثرات ہوئے ہیں، کیسیااور گندھار آرٹ پر ان کے اثرات کی جو نشاندہی کی گئی ہے ہمیں اس کا علم ہے۔ اگر متھر اکا بدھ سامنے نہ آتا تو بدھ کو ان پولو کی صورت ہی میں قبول کر نامزیا۔



بده گپت عهد چهنی صدی میسوی (سارناتھ میوزیم) .

گندھار میں تو بدھ کی صورت اپولوک بن چکی تھی، نیشنل میوزیم دیلی میں بودھی ستو کاچیرہ جوافغانستان کے کسی علاقے سے حاصل ہواہے اس لحاظ ہے اہم اور غور طلب ہے کہ بیچیرہ کسی بونانی نوجوان یاابولو سے ملتا جاتا ہے۔

متحر اکے فنکاروں نے بدھ کاالیا پیکر تراشاجو ہندوستانی روایات اور ہندی مزاج کا حقیق نمونہ تھا،ان کے بوے دور رس اثرات ہوئے،
ترکتان، وسط ایشیااور چین نے متحر اک بدھ ہی کو پہند کیا۔ معمر اکا بدھ ہندوستانی مجسمہ سازی کے فن کی تاریخ میں ایک سٹک میل کی حشیت رکھتا
ہے۔وہ پیکر زیادہ ہر دلعزیز ہے جن میں پدم آس میں بدھ نظر آتے ہیں۔ بدھ کا پیکر مراقبہ بن گیا ہے۔دایاں پاؤں بائیں پاؤں پر ہے اور بایاں دائیں
دان پر، نیچے ہے اور جاتے ہوئے محسوس ہوتے ہیں۔

بدھ آرٹ میں گوتم بدھ مختلف صور توں میں طبتے ہیں، گرویا استاد کی صورت میں بھی نظر آتے ہیں اور ہندو ستانی شنم ادے کی صورت میں بھی نظر آتے ہیں اور ہندو ستانی شنم ادے کی صورت میں بھی ،راہب کے لباس میں بھی جلوہ گر ہوتے ہیں اور آبو گی کے پیکر میں بھی ،راہب اور یو گی کے پیکر جمالیاتی زاویہ نگاہ سے زیادہ اہمیت رکھتے ہیں، ایسے پیکروں میں چہروں کے نفوش کی پاکیزگی فور آ توجہ طلب بن جاتی ہے۔ کمیان پاکر دھیان میں ڈوب ہوئے چہرے متاثر کرتے ہیں، جسموں کی ہم آ ہتی وجود کی ہم آ ہتی کے شعور کا جمید نظر آتی ہے۔ فنکاروں کی حسیات کی کی سطیس توجہ کامر کز بن جاتی ہیں۔

رفة رفة بدها يك انتهائي يُرو قار، آرچ ٹائپ مياحتي پيكر بن گئے!

قدیم پالی شریعت میں بدھ کو چشم کا کنات کہا گیا ہے اور یہ بتایا گیا ہے کہ یہ علامت محض ای سچائی کو سیجھنے کے لیے ہے کہ وہ ایسی ذات ہیں جن کے اوماف لفظوں میں چیش نہیں کیے جا سکتے۔وہ الفاظ ہے ماور اہیں لہذا بدھ کے جسموں سے ایسی ذات محسوس ہو تی ہے جو زماں درکاں کی تنظمین دیواروں کو توڑ کر باہر نکل ہے۔

ایا محسوس ہو تا ہے جیسے ان کے حتی پیکروں کو پیش کرتے ہوئے فنکاروں نے بھی خود اپنی ذات کو زماں و مکاں سے پرے پایا ہو۔ پشم کا کنات کی علامت چین ، جاپان، تبت اور نیپال میں بے حد ہر دلعزیز رہی ہے۔ آج بھی ان مقامات پر اور خصوصاً نیپال میں اس علامت کا استعمال عام ہے۔ چشم کا کنات سے یہ بتانا بھی مقصود ہے کہ بدھ سب کود کھے رہے ہیں ان سے کا کنات اور انسان کا کوئی عمل پوشیدہ نہیں ہے۔

اس پیکری تخلیق میں بنیادی احساس نروان کا حصول ہے، یہی وجہ ہے کہ مشرقی آرٹ میں یہ پیکر جمال کا اتناخوب صورت نمونہ بنا ہے۔
'نروان' کے تنین فنکاروں کی یہ بیداری اہمیت رکھتی ہے کہ گوتم کا نروان اپنے طور جس قدر بھی تاریخی حیثیت رکھتا ہو صرف ایک فرد کا 'نروان' کے تنین فنکاروں کی یہ بیداری اہمیت رکھتی ہے کہ گوتم کا نروان اپنے نروان کی منزل تک چینچنے کی کوشش کرتی ہے، ہر ذرّ سے میں وائی ہنروان پائے کہ تروان کی منزلوں ہے آشنا ہونے اور اسے پالینے کی تروی نے زندگی کا چکر قائم میں نروان پائے کی آرزو ہے اور ہر عضر کے دل میں یہ سلسلہ جاری ہے اس کی منزلوں ہے آشنا ہونے اور اسے پالینے کی تروی نے زندگی کا چکر قائم رکھا ہے۔

یہ براغیر معمولی احساس ہے، انہائی غیر معمولی بیداری ہے، ہندوستانی فنکاروں نے 'نروان' کے حصول کے عمل اور اس کے تسلسل کو کا تاق سیج تراور کا کا کا تاق سیج ناور کا فلم ارکر کے خود جمالیات کے دائرے کو اتناو سیج تراور اتنامعن خیز نہ بنایہ و تا، اس طرح بدھ زندگی کی بے ہناہ گہرائیوں کی علامت ہیں!



اس حقیقت کے بیش نظر، بدھ عظیم ترذات یا خالق یاا نسان سے بالاتر ہتی نہیں رہتے بلکہ ہرشے کے دل کی دھڑ کن اور ہرشے کے دل کا متحرک جو ہر بن جاتے ہیں جس کا تحرک بھی نہیں تھمتا، ہر لمحہ سرگرم عمل رہتا ہے اور زندگی اور موت کے مسلسل عمل میں ظہور پذیر ہو تارہتا ہے۔

ان ہا توں کے پیش نظر بدھ کے پیکروں، جاتک کہانیوں اور بدھ آرٹ کے دوسرے تخلیقی نمونوں کامطالعہ سیجیے تو جمالیاتی بصیرت کادائرہ بھیتا ہوامحسوس ہوگااور ساتھ ہی جمالیاتی مسر توں میں غیر معمولی شدت محسوس ہوگا۔

بدھ کے پیکروں کے تعلق ہے متھر اکے تخلیقی فیکاروں کے متعلق ہمیں معلومات حاصل نہیں ہیں۔ ایسے شاہکار نمونوں کے خالق کون تنے یہ کن ذہنوں کا کرشمہ ہے بتانا مشکل ہے۔ بلاشبہ متھر اایک زبردست رجمان ساز مرکز ثابت ہوا، یہاں کی تکنیک اور محاوروں نے ہندوستان کے دوسرے مرکزوں کو متاثر کیاہے ، سارتا تھ ، پاٹلی پتر ، ٹالندہ، دیو گھر، اودے گیر اور بنگال کے چند علاقوں میں جوقد یم مجمعے دریافت ہوئے ہیں ان سے اس کے دوررس اثرات کا بید چاہے۔

کیانام کندہ ہے یہ بھی تو رہے کہ وہ تھر اکار ہے وال تھا، ممکن ہے متھر اے ونکار متھر اے و نیاکانام ملتا ہے، یہ تخلیق پانچویں صدی کی ہے۔

د نیاکانام کندہ ہے یہ بھی تحریر ہے کہ وہ تھر اکار ہے وال تھا، ممکن ہے متھر اے شاہکار بدھ کا فالق وہی ہو۔ بازہت بدھ آرٹ کی تاریخ کا سنر اباب

ہ اس لیے کہ سب سے پہلے ای سے بدھ کی زندگی اور جاتک کہانیوں کا علم فزکاروں کے ذریعے حاصل ہو تا ہے۔ یکشی اور دیو تاؤں کے

دیو قامت جسے ملتے ہیں، فنون لطیفہ کے بعض علماء نے فزکاروں کی باریک بنی کی ہے حد تعریف کے ہوا تکوں کو نقش کرتے ہوئے کول کی علامت

ہ بڑاکام لیا گیا ہے، اس سلسلے میں سانچی اور امر اؤتی کی پیکر تراشی مثال کے لیے چش کی جاسمتی ہے۔ سانچی کے دروازے پر چھد دانت جاسک نقش

ہے، چند در ختوں اور ہا تھیوں کے بچوم کا منظر قابل دید ہے۔ مشہور جاسک کہانیوں میں سجا جاسک، بعضیا جاسک، منی کا شھر جاسک، مہاجک جاسک ساتھ دیوا جاسک وغیر وابحت کو بازی کی کہ گھیان ندگی کی دلچ سے کہانیاں ملتی ہیں، بودھیت کے وجود کو طرح طرح سے سمجھانے کو کوشش کی گئی ہندوؤں کی ہے بودھیت و جس کے سروار ہیں، بودھیت کو کہیں جانور کی صورت نقش کیا گیا ہے اور کہیں انہائی ڈئین ورسروں کے لیے قربان ہو جانے والے ویدھر پنڈت کے پیکر میں، کہیں بدھ ولیان سرکے شنم اور کی مقلف منزلوں کی نصویریں سامنے آتی ہیں پچھ اس طرح کہ محسوس ہو جسے اس پیکر کو آئندہ فروان کی برحتے ہوے، بودھیت کی روحائی عظمت کی مختلف منزلوں کی نصویریں سامنے آتی ہیں پچھ اس طرح کہ محسوس ہو جسے اس پیکر کو آئندہ فروان کی مزل کویانا ہے۔



بدھ کی زندگی کے بعض واقعات کہانیوں کی صور توں میں مطنے ہیں مثلاً بدھ کی والدہ مایاکاوہ خواب نقش ہے کہ جس میں بو دھیں ہوا کے سفید

ہاتھی کے روپ میں ان کی کو کھ میں واخل ہور ہے ہیں۔اسی طرح تاگر راج اراچت کی عباوت کا منظر ملتا ہے، بدھ کے جنت سے اتر نے کا منظر اس سے

زیادہ انہم ہو جاتا ہے کہ فزکاروں نے بدھ کی تصویر میں نہیں بنائی ہیں بلکہ پاؤں کے نشان اور کھڑ اؤں کو علامتوں کے طور پر استعمال کیا ہے۔ بلندی سے

نیچ اتر نے کے بورے عمل کو صرف پاؤں کے نشانات سے واضح کیا گیا ہے۔ یہ نشانات کہانیوں کے کر دار بن گئے ہیں، بدھ کی پیدائش سے قبل کے

بدھ کو مختقہ صور توں میں چیش کیا ہے۔ ویاس، سیمی، وسامجو، کاکوسندھا، کو ناگامانا اور کشیپ! سانچی میں تین صور توں کے علامتی استوپ ہیں اور چار
علامتی در خت، (ایک در خت گوتم بدھ کے نئے جنم کی علامت ہے )ور ختوں کے نام یہ ہیں:

المرى شاد (كاكوسندها ياكراكو مجيند اكادر خت)

الا برا\_ (كنك مني كادر خت)

🖈 نیا گرودها . (کشیب کادر خت)

🖈 پیپل۔ (ساکیامنی یابدھ کادر خت)

سانجی میں بدھ کے سات جنموں کو سات مختلف درختوں کی علامتوں میں پیش کیا گیاہے۔ان علامتوں کو بدھ آرٹ میں کئی بار دہرایا گیا

سانجی اورامر اوّتی تک بدھ آرٹ کامطالعہ کیاجائے تو محسوس ہوگا کہ ابتدائی سے واہنانہ دور تک آئے آئے فیکاری عروج پر بیٹی بھی تھی،

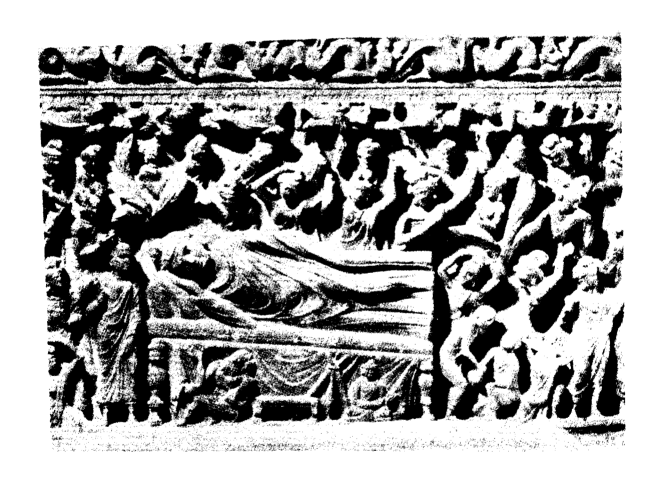
پیروس کی تراش خراش اور تحقیک میں مختلف نوعیت کے تجربے ہو بھی تھے، اظہار بت زیادہ جاذب نظر بن بھی تھی، تھیں بیدا ہو بھی تھی۔ ثال مغرب میں گندھار کی طرف نظر جائی ہے تواس حقیقت کے بیش نظر کہ یہ علاقہ مختلف سیکیل اور اثر آفرین کے تئیں بیدا ہو بھی تھی۔ ثال مغرب میں گندھار کی طرف نظر جائی ہے تواس حقیقت کے بیش نظر کہ یہ علاقہ مختلف تہذیہ کو باتات کا مطالعہ دلچپ بن جاتا ہے۔ یونائی اور روی اثرات بہت ہو کا تجرب کا گیوارہ رہا ہے۔ بدھ آرٹ اور خصوصا بدھ کے پیگروں کی تخلیق میں ہے ربیات کا مطالعہ دلچپ بن جاتا ہے۔ یونائی اور روی اثرات بہت ہواں کو سخوار نے کا مطالعہ دلچپ بن جاتا ہے۔ یونائی اور روی اثرات بہت ہیں اس کے داخت ہیں خور کیا جائے تو ہونائی اثرات ہی میکروں کی اثقر اوی خصوصیات، لباس کی ترتیب، بالوں کو سنوار نے کا عمل، جسموں کے بعد کشان دور کے فیکاروں کے قربی ہوں کی آمری ہو گیا۔ بدھ کشان عبد کے فیکاروں کے طرز عمل کی بھی بخولی بچان ہوگی۔ بدھ کیائی فوجوان کیا تائی دوجوان بیدہ کرتے ہیں نظر آتے ہیں نظر آتے ہیں ہواں بر بھی یونائی اثرات موجود ہیں، بدھ گی والدہ میا کے پیکر وں پر بھی یونائی اثرات ہیں، مروان، ہار ہی اور ٹی پیکا وغیرہ میں بدھ کے جو جمے دریافت ہو جی این اثرات ہیں، مروان، ہار تی اور ٹی پیکا وغیرہ میں بدھ کے جو جمے دریافت ہو گی ہوں کی گیات ہی کہیں میں بدھ کی کہائیاں چیش کی جس کہ تھار دور کی میں ابی بھیہ بنائی ہے، مکدھار آرٹ کی خوال سے قبل مذکر ہیں بہی بھی ہی بھی میں دور کی حدور اسٹور کرتا تھاں مذکر دیا تھا، گندھار آرٹ کاروال تیسری صدی ہو ہو ہو ہے تھے۔

تی میں کہ کاروں کے بدھ کاجو مجمد طاق کیاوہ ہی مثال آپ ہے۔ متھر اآرٹ کی جالیات نے پہلی صدی بیسوی میں ہی تجہ بی نوروال تیسری صدی ہے ہو ہو ہوں نے شال مغرب میں ابی بھی بھی بنائی ہے، گندھار آرٹ کی خوال ہو بھی ہے۔

تی میں کی مشان عہد کے فیکاروں کے بچر ہو میالی ہو گیا۔

مہلی اور دوسری صدی میں متھر ابوے مصوروں اور مجسمہ سازوں کامر کزرہاہے، یہاں کے فنکاروں کو بوی عزت ملی، وود وسرے علاقوں میں جاتے اور اپنے فن کے اعلیٰ نمونے بھی لے جاتے، بو دھیستو کے مجسمہ مقبول تھے لہٰذامتھر اکے مجسمہ سازوں نے اس کی طرف خاص توجہ دی۔ بو دھیستو کے مجسم ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں بھیجے جاتے رہے، بودھیستو کے مجسموں کے سر پر دستار اور بدھ کے استادوں اور یوگ کی طرق بینھے ہوئے پیکروں کے ملکے لباس کوروشناس کرانے والے ابتدائی فنکاریمی تھے۔

سانجی کی بنت کاری کا رخ جواشوک کے زمانے بعنی تیسری صدی قبل مسے شروع ہوتی ہے تیرہ سوسال تک اپنی قدرو قیمت کااحساس دلاتی ربی ہے، یہ پورادور بدھ ازم کے عروج و زوال کا دور ہے۔ بودھیستو کی مختلف صور توں بعنی بدھ کے بچھلے جنموں کی کہانیوں اور پر ندوں، جانوروں اور درختوں کی علامتوں میں پیش کرنے کا بنیادی مقصد صرف تخلیق کی وصدت کو پیش کرنا تھا۔ تمام اشیاءو عناصر کی وحدت کا احساس واضح طور پر ملتاہے، تمام بیکروں میں ایسا تسلسل ہے جوالک چکر کا تصور دیتا ہے۔ انسان اور فطرت کے گہرے رشتے کی وضاحت پر نظر ڈالی جائے تو محسوس ہو تاہے کہ بدھ آرٹ نے ہندوستانی اسطور سے ایک دا فلی رشتہ قائم کرلیا تھا۔



یکشی، یکشی، عفریت، دیو تا، جانور، در خت بیر سب آستد آستد بدھ آرٹ میں شامل ہو گئے۔ باڑ ہت میں اس رشتے کی تعلیقی صورت کی بیچان پہلی بار ہو تی ہے۔ انسان کے پیکر کی تراش خراش میں جانور اور در خت کے گہرے تاثرات جذب ہیں، مغربی در وازے پر مورت کا پیکر قدیم ہندوستانی رقص کے بنیادی تاثر کا احساس دیتا ہے۔

گیت عہد کازبانہ کم و بیش ڈیڑھ سوسال کا ہے ، بلا شبہ فنون لطیفہ کی تاریخ ہیں یہ پوراد ورا یک سنبراباب ہے۔ فنکاروں نے فطرت نگاری کی جانب خاص توجہ دی اور ساتھ ہی سادگی کے حسن کوفن مجسہ سازی کے لیے اہم تصور کیا۔ گیت عبد کے تخلیق فنکاروں کی جمالیاتی جس بہت بیدار ہے۔ اس کی پہچان جسموں کی صور توں اور ان کی ہم آ جنگی اور تناسب میں ہوتی ہے۔ جو کہانیاں بیش ہوئی ہیں وہ بنیادی تصورات اور فن کی ہم آ جنگی کا عمدہ نمونہ ہیں، اعتقادات جذباتی اور تخلیق سطحوں پراس طرح جذب ہیں کہ انھیں علیمدہ کر کے دیکھنا آسان نہیں ہے۔ جسموں میں بالشتے یا چھوٹے قد کے لوگ بھی طبتے ہیں اور شیر ، گھوڑے اور ہا تھی بھی۔ یکشنی اور یکشی محافظوں کی صورت میں نظر آتے ہیں۔ بڑے استوپ بکے شالی دروازے پر چار اپنے و قار کے ساتھ نظر آتے ہیں۔ دونوں جانب دوہا تھی اور پی جھے کو سہاراد یہے ہوئے ہیں۔ ان ہا تھیوں کے پاس دونوں جانب عورت اور درخت یا مایا کے پیکر ہیں، اوپر ہا تھی بھی ہیں اور چار گھوڑے بھی، دوسرے مخبلک پیکر جاتک کہانیوں کے پیکر ہیں۔ مغربی دروازے پر کنول کے پھولوں کا بجوم ہے۔ مجموعی طور پریہ زندگی کے در خت کی علامت ہیں، آٹھویں ستون سے ان کی معنویت کی صد تک واضح ہوتی درمیان میں جا بجا پودھیستو اور جانور اور گھوڑ سوار دکھائی دیے ہیں۔

سانچی میں بدھ کے پچھلے جنوں کو مختلف انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ گئی کہانیوں کے موضوعات کر داروں کے ذریعے آئے ہیں ہر پیکر کسی

نہ کسی جاتک قصے سے تعلق رکھتا ہے وہ اُڑتے ہوئے گندھارواہوں یادھر م چکر، پاؤں کے نشان ہوں یا کنول، بدھ کے دھر م کا تصور ہویا عکھ و شنظیم

ہو، گھوڑ سوار ہوںیا بایا، دو سرے استوپ کے جنگلوں پر کنول کے پھولوں کے درمیان بایا کا پیکر اور دھر م چکر کی عبادت کا منظر قابل دیدہ ۔ بایا کے

پیکر کے او پر کنول کے اندر بدھ کا تاثر بودھیستو کی صورت پیدا کیا گیا ہے۔ اکثر مناظر میں قصوں کی و ضاحت ملتی ہے۔ مناظر کی آرائش کے لیے بچھ

علامتی پیکر بار بار سامنے آئے ہیں۔ کنول بدھ کی ولادت کی علامت ہے جو کم و ہیش ہر جگہ نظر آتا ہے۔ بھدر گھٹ (گمدان) میں کنول جمع کر کے بدھ

کی ولادت کا منظر چیش کیا گیا ہے۔ جنو بی در وازے پر سے منظر دیکھا جا سکتا ہے۔ کنول کے کھلے ہوئے پھولوں میں بدھ کی والدہ بایا کو دکھا کر بھی و لادت کی

'کنول' کے بعد در خت دوسری اہم علامت ہے اس نے سمود ھی' ( کھل آگاہی) کو نقش کرنے کی کامیاب کو شش کی گئی ہے۔ 'چھاتا' نقد س کا نشان ہے جو اکثر نظر آتا ہے۔ در خت کی عبادت کا منظر کم و بیش 76 بار پیش کیا گیا ہے۔ چو تھی علامت استوپ ہے جو بدھ کے انتقال کی علامت ہے۔

امر اوتی کی مجمد نگاری میں تفصیل کا آرٹ ہے، آرائش وزیبائش زیادہ ہے لیکن ان میں مناسب توازن بھی ہے۔ بدھ کی زندگی کے مناظر کی بنیاد لوک کہانیاں ہیں۔ پہلی اور دوسر می صدی عیسو میں جو قصے مقبول سے اور آسانی سے عام لوگوں کے دل ود ماغ کو چھو لیتے ہے ان، ی حصوں کو پنیاد لوک کہانیاں ہیں۔ پہلی اور دوسر می صدی عیسو میں جو قصے مقبول سے بیش کرنے کی کوشش ملتی ہے۔ پانچ سر والے ناگ کا پیکر توجہ طلب ہے، اسے بدھ کے تخت پر بٹھایا گیا ہے، 'چکر' کومر کزی حیثیت حاصل ہے، در خت کی علامتیں بھی نمایاں ہیں۔ جانوروں کے پیکر بھی توجہ طلب ہیں، استوپ کے نچلے جصے میں جو سیل (Slab) ہے اس پر چار مختلف مناظر د

🖈 پہلے منظر میں پانچی سر وں والاناگ تخت پر بیٹھا ہے اور اس کے تقدی کا احساس پیدا کیا گیا ہے ،جو جانو رہیں وہ محافظ بھی ہیں اور عقید ت

مند بھی۔

اللہ دوسرے منظر میں ناگ کی جگہ 'چکر' ہے اور اس کے گرد عابد نظر آتے ہیں۔

ہ کیا تیسرے منظر میں 'در خت 'کی حیثیت مرکزی ہے،اس کے پنچے کسی مقدس شے کافنی تاثر پیداکیا گیا ہے،اس کے گرد کئی عابدیا بھکٹو میں جن کے جسم کا تحرک توجہ طلب بنتا ہے، دو نسوانی پیکر ہیں،ایک رقص کے انداز میں ہے اور دونوں ہاتھ سر کے اوپر ہیں اور دوسر ا۔۔اجنتا کے نسوانی پیکروں جیسا ہے۔

الما چو تھامنظر برباد ہو چکاہاس لیے اس کے متعلق کچھ کہا نہیں جاسکتاہے۔

جن جا بھوں کو یہاں نقش کیا گیاہے ان میں چھد دانت جاتک، ہمساجاتک، چمینیاجا تک، ودھر پنڈت جاتک اور من دھات جاتک کی پیچان فور اُہو جاتی ہے۔ بدھ کی زندگی کے بعض چھوٹے لیکن اہم واقعات بھی نقش ہیں مثلاً انگلی مال، سمن اور اجات شتر ووغیر ہے۔ سام وتی کی وہ کہانی بھی نقش ہے جو کہیں اور نہیں ملتی جس میں وہ بدھ کے احترام کو مقدم تصور کرتی ہے اور اپنے شو ہر راج ارپن کے شیک و فادار ہے اور اپنی سوت مگن دیا کے حسد ہے دور رہنا جا ہتی ہے۔

بہار میں نالندہاور و کرم شیلااور اُزیسہ میں پشپ گری مشہور دانش گاہ تھے۔فنونِ لطیفہ کی نشو و نمامیں بھی ان دانش کدوں نے نمایاں حصہ لیا ے، یا نلی ہتر، ویشالی، راج کیر، بدھ گیا، ویدر عنج (بہار)اورللتہ کری، اود ہے کری اور رتنا کری (اُڑیہ) ایسے علاقے تھے جہاں بدھوں نے علوم کا اعلیٰ معیار ہے کم کیا تھا۔ مخلف علوم کی تعلیم وتربیت میں گہر کی مختی کی مختلف علا قول میں جاکر مختلف علوم حاصل کرنے اور اینے علم سے آشا کرنے کی حیرت انگیز لگن تھی۔ فنکاروں نے اپنی بے پناہ تخلیقی صلاحیتوں کا اظہار کیا، تہذیب کی بید دولت اب نہیں رہی،اس کے آثار ملتے ہیں، دروازوں، استو بیں، لانوں اور مجسموں کے جو نمونے ملتے ہیں ان ہے ذکاروں کی اعلیٰ ترین تخلیقی صلاحیتوں کا پیعہ چاتا ہے۔ نالندہ، و کرم شیلا اور پشپ مری کا تہذیبی اور ثقافتی رشتہ مضبوط اور مشخکم تھا، علاء،اساتذہ، طلباءاور فزکارا یک تدنی اور تہذیبی مرکز ہے دوسرے تدنی اور تہذیبی مرکز میں جاتے رہجے تھے، بہار اور اُڑیے میں ویہاروں کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ بدھ مجکشوؤں نے ان ویہاروں کو اپنے علوم کی روشنی میں بڑی عظمت بخشی،ان مقامات پر ''یوگ''کی تعلیم کی بڑی اہمیت تھی۔ تھکٹو پر اجنانے نالندہ میں تعلیم حاصل کی تھی اور پوگ کے مطالعے کے لیے پشپ گری آئے تھے۔ یہ وہی تھکٹو میں جو 795ء میں چین گئے تھے۔ نالندہ، و کرم شیلااور پشپ کری کی شہرت چین تک چیلی ہوئی تھی، ہوین سنگ نے نالندہ کے بعد پشپ کری کو بھی دیکھا تھا۔ یہ وہ زمانہ تھاجب اُڑیسہ کے بہت ہے علا قوں میں 'مہایان بدھ' کے پیرو موجود تھے۔ سیکڑوں وہار تھے، ہوین سنگ نے اس یونی ورشی کو Pusic-Pokiti کے نام سے یاد کیا ہے۔اب تو یہاں بھی ویرانی پھیلی ہوئی ہے۔للتہ کری، رتن کری اور پشپ کری سے جو چیزیں حاصل ہوئی ہیں وہ 'اسٹیٹ میوزیم بھو نیشور'ادر ملک کے بعض دوسرے عائب گھروں میں آج بھی دعوت غور و فکر دے رہی ہیں۔اودے گری،رتن گری اورللة گری ے بدھ کے بہت ہے جمعے حاصل ہوئے ہیں ان میں یدم آئن میں بدھ کے پیکر شاہکار کی حیثیت رکھتے ہیں۔ای طرح 'اولو کیٹوز میتر 'منجری، ید ما پتی ،امیتا بھ وغیر ہ کے کئی پیکر تخلیقی آرٹ کے عمدہ نمونے ہیں۔ پدم آسن میں بدھ الوکیشور ،میتر ،منجری اور تارا کے بعض نہایت ہی عمدہ پیکر للتہ گری ہے حاصل ہوئے ہیں۔ دھیانی بدھ کاایک پیکر اس عہد کے تخلیق معمار کاخوب صورت ترین نمونہ ہے۔ 'بھومی سیار س مدرا' میں بدھ کے پیکر بھی توجہ طلب ہیں 'اولو کیٹور' کے بعض پکیروں کے سریر تاج ہیں جن میں امیتا بھے نظر آتے ہیں۔اودے گری میں بودھیتو کے کئی پکیر دریافت ہوئے ہیں جن میں بدمامنی (ہاتھ میں کنول لیے) کی اہمیت زیادہ ہے۔ رتناگری سے تارا کے کئی مجسے ملے ہیں۔ یہ تمام مجسے موضوع اور اظہار کی ہم آ ہنگی اورا بی نفاست اور نزاکت ہے متاثر کرتے ہیں۔

ہندو ستان میں بدھ کے جو قدیم جسمے اور پیکر دریافت ہوئے ہیں ان میں مندر جہذ مل جسمے فنی اور جمالیاتی اعتبار ہے بہت اہم ہیں۔

متھر اود وسری صدی، کشان دور

بده کاچره

خصوصات:

جمال کا پیکر!

لیٹے ہوئے لیے بال، بندھی ہوئی چٹیا، بوی بوی خوبصورت آسمسیں، اُسمی ہوئی بھو ئیں، برو قار تور، برو قار تیور، موٹے ہو نؤں پر پورے وجود کے جمال کا گہرا تاثر! گندهار آرث، تیسری صدی، سوات۔

بودهيستو كاجيره

ميتر كاجمال!

لبراتے ہوئے ہال، آنے والے بدھ کا جمالیاتی پکیر بعنی تیر کی صورت۔

سدھارتھ اینے گھوڑے پر تحرك كاحسن!

گندهار آر ٺ، دوسري صدي،

بو دهیستو کا چېره د جو د کاجو مر عمال

بینوی چرہ، گھوڑے کے ساتھ دونوجوان جوسدھار تھ کو جانے ہے روک نہ سکے۔ تح ک کاعمل تو جہ طلب ہے۔ گندهار آرث، چوتھی صدی

انتهائي رحم دل انسان كاچېره، چوژي پيشاني، كانو سيس چهول، سر برد ستار کا تاثر ، جھکی ہوئی پلکیں ، پیشانی پر گول نیکہ

م بھولاین، آرائشوزیائشاور عمرہ صناعی کی مثال!

يو دهيستواولو کتيڅور!

ور دمُد را کا شاہ کار: بدھ کے وجود کی معنی خیزی مختلف علامتوں خصوصات

'کینوس'کی خوب صورت علامتی آرائش

اُژیسه ، مار ہو س صدی

پُرو قار انداز میں بیٹھے ہوئے،اولو کتیشور کا پیکر! کنول کے تخت پرور دید راکا پر کشش انداز۔ بایاں یاؤں کول کے تخت یر ، دایاں یاؤں نیچے کنول کے تختے پر قدرے خمیدہ، دایان باتھ دائمیں گھٹے پر (ور دمُدرا) بہتھیلی داختے ،سر پر تاج، بلکے لیکن خوب صور ت زیورات ہے آراستہ، نگا جسم، بند آتھیں،استغراق میں ڈویے ہوئے، کمر بند، بازو بند، یاؤں کی انگو ٹھیاں، یازیب اور ہار وغیر ہ دیدہ زیب پنیجے ایک حجمو ٹا سانسوانی پیکر بو دھیں و کو عقیدت ہے دیکھتے ہوئے اور شہد کے چند قطروں کی آرز و لیے ہوئے اس احساس کے ساتھ چند اور جھوٹے جھوٹے پکر! بودھیت کے بائیں ہاتھ میں کنول جس سے شہد میکنے کا تاثر پیدا کیا گیا ہے تخت پر دوسر ہے گئی پیکران میں پھولوں کا چکر جود هرم چکر کی علامت ہے۔ شیر کا چبرہ جو باطنی توانائی کا اشارہ ہے۔ کئی بالشتیے جن کے یاؤں پر ندوں جیسے ہیں، ایک دنیا کے تار چھیٹر رہاہے، دوسرے کے ہاتھ میں ڈھول ہے، عابد اور تیسوی ہیں، تارا کے ہاتھ میں کنول کھاتا ہوا، چیرے پر نرمی اور

بدھ اور نال تری ہاتھی۔ پیکر کے تح کے کافئی تاڑ!

بودھ ئيا، بہار، نویں صدی خصوصیات

بدھ کے حاسد دیودت نے ایک خونخوار جنگل ہاتھی کواس لیے چھوڑ دیاتھا کہ وہ بدھ کو مارڈالے۔ دیودت بدھ کارشتہ دار تھااورا سے یہ بات پیندنہ تھی ہدھ کبھٹو بن کردر در تھکشا آئیں،اس خونخوار جنگل ہاتھی کاسر بدھ کے سامنے جھک گیا! اس منظر میں بدھ کا تحرک توجہ طلب ہے، تحرک کو اُبھارنے کی یہ عمدہ فنکارانہ

اس منظر میں بدھ کا تحرک توجہ طلب ہے، تحرک کو اُبھارنے کی یہ عمدہ فنکارانہ کاوش ہے۔ بدھ کا دایاں پاؤں کول کے بھولوں پر ہے اور بایاں پاؤں جھکا ہوا ہے، دایاں ہتھ ہاتھ کی طرف جھکا ہوا ہے، دایاں ہتھ ہا تھ ہا کہ شیر نکلنا نظر آتا ہے جوان کے باطن کی توانائی ہے۔اس ہاتھ میں ان کے لباس کا ایک حصہ ہے لباس (مشکھٹی) انتہائی باریک ہے جس ہے اُن کا جسم نظر آرہا ہے شکھٹی ہے دونوں کا ندھے چھپے ہوئے ہیں، سرکے پاس دو نضے نتھے استو پ ہیں۔

مقام نامعلوم \_900ء

تصوصات

موضوع یہ ہے کہ جب مارا نے سد ھارتھ کو تکلیف پہنچائی تو بودھی ستونے زمین کو آواز دی، آود کھو کیسی اذہت دی جارہی ہے یہاں بودھیت یوگی کی طرح بیشے ہیں، دایاں ہاتھ دائیں چر پر ہے اور کنول کوا پی خوب صورت افکلیوں سے جھور ہے ہیں، بایاں پاؤں دائیں چر پر ہے، دھیان مدراکاد کش نمونہ ہے، سنگھٹی ہائیں کا ندھے پر بیاں بھی کنول کے چولوں کوا ہمیت دی گئی ہے۔

مقام نامعلوم \_ دسویں صدی

خصوصات

پودھیت بیٹے ہوئے ہیں، ہر جانب کول ہیں، کنول وجود کے اظہار اور بدھ کے کمل ظہور کی علامت ہے، تحت پر شیر ہے جو ان کی باطنی توانائی کااشارہ ہے، سور ج سے تمام طاقتوں کو حاصل کیا گیاہے چاروں طرف شعلے ہیں جو پر بھامنڈل کو سمجھار ہم ہیں یہ شعلے بدھ کی تابانی تابندگی اور در خشانی کی علامت ہیں جن سے بدھ کی ضاء پاشی کا تاثر ہید ابو تاہے، آرٹ کا ایک شاہ کا رہے!

بودھ گیا، بہار، گیار ہویں صدی۔

تصوصات

بدھ کے خوب صورت ترین پیکروں میں ایک پیکر ہے یوگ کا نقط عروج ہے، جو
انداز میں بیٹے ہیں اے وجرپائیر نیکا مدرا کہتے ہیں، اس مدرا میں بیٹے ہوئے فخص کو
سی طرح بھی ہلایا نہیں جاسکا۔ دونوں ہاتھ سینے کے پاس ہیں، تبلیغ کرنے کا انہائی
پرکشش تیور ہے، تاخ کے اوپر کنول کے چھولوں کا سامیہ ہے۔ ماتھے پر بندیا، گردن
کے گردہار، ناف پر کنول کا چھوٹا سا پھول، دونوں پاؤں خوبصورت، کمی کمبی انگلیاں،
سکول کا تخت، استفراق میں ڈوئی جھی ہوئی آئمسیں۔

بو وهيستو زمين كو آواز ديية مين! وصيان مدرا كافئكارانه اظهار!

بو دهیستو زمین کو آواز ویتے ہیں: پر بھامنڈل! تابندگی اور ضایا شی کامظہر!

تبلیغ کرتے ہوئے بدھ پکیر لاہوت کا مظہر! وجراپائیر نیکامندرا تجریدیت کی عمدہ مثال سادھی کی جمالیات



بدھ تمل ناڈو

ان کے علاوہ سیکڑوں پرائے جسے دریافت ہوئے ہیں اور اب بھی دریافت ہورہے ہیں۔ وسط ایشیا، افغانستان، چین، سری لنکا، کمبوڈیا، برما، جاپان، تھائی لینڈ، انڈو نیشیا اور دوسر نے ملکوں کے قدیم بدھ جسموں کا مطالعہ کم دلچسپ نہیں ہے۔ ان علاقوں کی جمالیات نے اس پیکر کو اپنے اپنے طور شدت نے متاثر کیا ہے۔

## نك راج كى جماليات



انت راج کا پیکر بھی ہندو ستانی و بین کا کیک بواشاہ کار ہے۔ تخلیقی و بین کا یہ کار نامہ غیر معمولی حیثیت ر کھتا ہے۔

يبلار قص نث راج نے كيا

اور کا نات کی تخلیق اس بہلے رقص سے ہو لی ہے۔

حیات و کا نئات کے مر کز براس عظیم رقاص کار تھی کا نئات کے تمام عناصر کوسمیٹ کرایک وحدت کی صورت دیتاہے۔

معاملہ صرف سمیٹ لینے اور وحدت کاشعور عطاکرنے کانبیں ہے بلکہ متر نم آوازوں اور تمام حسین اور خوب صورت عناصر کوہر جانب

بمھير دينے كالبھى ہے۔

نث راج عظیم ترروح ہے

یدر قص ہندوستانی جمالیت کا ایک بہت بڑاسر چشمہ ہے۔اس کا ہر آ ہنگ کا ئناتی اور آ فاقی ہے۔ عظیم ترروح کے رقص سے ہی کا ننات کی تمام اداؤں اور آوازوں کا جادو پھیتا ہے۔یہ تمام مترنم آوازوں کاسر چشمہ ہے!

ر تص ہوگ ہے!

شیوسب سے بزایو گی ہے۔ کا ئنات کے آجنگ کی وحدت کی سب سے واضح لیکن سب سے زیادہ معنی خیز اور تہہ دار علامت!وہ زندگی کے اس چکر کاسب سے معنی خیز اشارہ ہے کہ جو کا ئنات کے جلال و جمال کے چکر کی حیرت انگیز اور انتہائی مسرت آگیس کیفیتوں کاسر چشمہ ہے۔

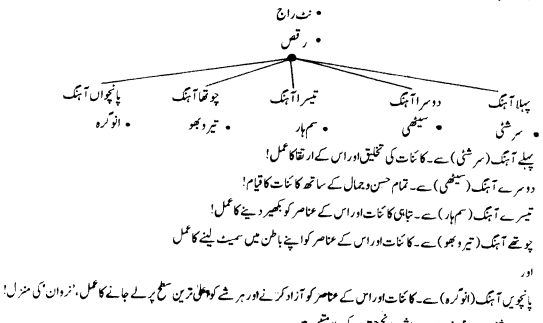
نٹراج اور اس کار قص نہ ہب اور آرٹ دونوں کا بڑار وشن عنوان ہے۔ نہ ہب اور آرٹ دونوں میں یہ حتی کیفیتوں کا معنی خیز استعادہ ہے۔ ہندوستانی اسطور میں ابتحا کی لاشعور کا یہ پیکر بہت قدیم ہے، یہ پیکر در اور تہذیب کی روح سے طلوع ہو تا محسوس ہو تا ہے، اس کار شتہ جنگل کی تہذیب سے جو فطرت یا 'نیچر' سے قریب ہے۔ حلیقی آرٹ کی تاریخ میں کے پیکر مختلف صور توں میں ملتے ہیں اور ہر صورت ایک جلوہ ہے، لکڑی، پھر اور عبادت گاہوں کی دیواروں پر یہ پیکر تحر، کی اغیر معمولی استعادہ ہے۔

بندوستانی تہذیب نے جسم کے آبنگ کو ہمیشہ اہم تصور کیا ہے، روح کا آبنگ جسم کا آبنگ بن گیا ہے۔ روح اور جسم کی وحدت نے کا نات کے آبنگ سے پُراسر ارباطنی رشتہ قائم کیا ہے۔ کا نات اور فطرت کے آبنگ کو چھوتے ہی روح اور جسم میں متر نم حرکت پیدا ہو گئی اور یہی متر نم حرکت شیویانٹ راج کے پیکر میں مجسم ہوگئی۔



نثراج

ہند و ستانی جمالیات میں رقص نے زماں و مکاں کی زنجیریں جس طرح توڑی ہیں وہ اپنی مثال آپ ہیں۔ شیو کے رقص کی پانچ جہتوں کواس طرح پیش کیا جاسکتاہے۔



بر بها، وشنو ،ر در ، مبيثور اور سداشيو پانچ جبتوں كى علامتيں ہيں۔



نٹ رائ کے پیکر میں

' ڈمر و' تخلیق کی آوازیا تخلیق کے آبٹک کااشارہ ہے،ایک ہاتھ میں آگ تخریب کی ملامت ہے دوسر اہاتھ فتح اور آزادی کو سمجھا تاہے، تیسر اہاتھ (انھنے مدرا)امن ،سکون اور تنظیم کااشارہ ہے۔ایک خاص مدرامیں اُٹھے ہوئے پاؤں پانچویں آبٹک کااشارہ ہے، کا نئات اوراس کے عناصر کو آزاد کرنے اور اُٹھیں ایک اعلی تھے پر لے جانے کے عمل کی علامت!

ان پانچوں آبنگ میں معنویت کی جانے کئی سطین ہیں، تخلیق آرٹ نے ان کی معنویت میں بڑی تشادگی پیدا کی ہے، ادب، رقس،
مصور کا اور مجمد سازی میں ان کی خوبصورت ترین تعبیر متن ہے۔ مثابی پہلے آبنگ ہے کا نتاہ اور اس کے تمام حسن و جمال کی تخلیق کے تصور ہے۔
تخلیقی جدان میں خاتی اور مخلوق کے باطنی رہتے اور حسن کی تخلیق اور جابل و جمال کے مظاہر کی جانے کئی تصویری اج کر کردیں۔ جمانیاتی ربیان تخلیل میں اس محکار اور آبنگ نے نمایاں حصد ایا ہے۔ کا نتاتی عاصہ اور ارضی حسن ہے والبانہ مجہ اور عقیدہ کے جانے کئے رنگ ساسٹے آئے ہیں۔ دو سر آآبنگ پہلے آبنگ ہے باطنی طور پر جذب ہو گئی ہے اور جمالیاتی تصورات کا ایک سر پہلے میں خوب اس طرن تھیں ہیں مقصد سے نباتی و دیا ہو کہ بادی سے نباز کی مصود ہے، خوان معنوں من طرن تھیں کہ مصود ہے، خوان معنوں من طرن تھیں کہ میں جب نبازہ کی سے بادر جمالیاتی تصور اس کا ممل ہے وہاں بانی ، حال اور مستقبل تیوں کو اپنے میں جب نبازہ کی ہو جا کمی قوالے میں جب نبازہ کی مصور کر ملک ہو جا کمی قوالے میں سیت پہلے کا ممل ہے وہاں بانی ، حال اور مستقبل تیوں کو اپنے سے کہ وہا کمی قوالے میں میں سیت پہلے کا ممل ہے وہاں بانی ،حال اور مستقبل تیوں کو اپنے سے کا محدول ہو جدان ہی محسوس کر مکت ہو ہو کمی قوالے میں۔ بند وہ اس میں جان ہو ہو کمی قوالے میں۔ بند وہ تائی محمد ہو کا میں صوف وجدان ہی جو ہو کمی قوالے میں۔ بند وہ سال میک اس صوف وجدان ہی جو ہو کمی قوالے میں۔ بند وہ تائی محمد ہو کہ اس صوف وجدان ہو تھی تھی وہا تی میک اس سے بند وہا تی موان کو نہ ہو ان کو نہ ہو ہو کمی تو ان کو نہ ہو ہو کمی تو تائی ہو ہو کہ کو نہ ہو ہو کمی تو ان موقع ہو تائی موقول کو تائی موقع کی تو نہ کو تائی ہو ہو کمی تو تائی موقول کو تائی موقع کی تو نہ کو تائی ہو ہو کمی تو تائی موقع کی تائی موقع کی تو تائی موقع کی تو



مجموعی طور ''نٹ راج کی جمالیات''کی و ضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے:

الله كائنات كى تمام متحرك كيفيتون كاسر چشمه ب، محراب اس كى علامت ب

الله علی کے بردے ہے او پر آزادی کے عرفان کو پیش کر تاہے۔

اللہ اور آ ہنگ کی وحدت کے حسن کا جلوہ ہے۔

ہے کا ئناتی عشق کے شعور کافنی شاہکارے۔

الما جلال وجمال کی و لکش آمیزش کاعلامیہ ہے۔

☆رقص وجودے رقص کا ئنات ہے۔

الله متحرك لا شعور كا نتها كي اثر آفري اظهار بي جس سے لا شعور كى بے پناه صلاحيتوں كى بيجان ہو تى ہے۔

ہ ایک گہری معنویت بھی ہے اور ایسی جمالیاتی تشریخ بھی جس کی جہتیں اپنی واضح صور توں کے باوجود ایسی مجر دییں کہ تمام سچائیوں کو دریافت کرنا آسان نہیں یہ جہتیں اپنی مجر دلیفیتوں کے ساتھ ایک زمانے سے دوسر سے زمانے تک پہنچتی رہی ہیں۔

🖈 استغرال کی جمالیاتی سطحوں کی عظمت کا شاہ کارہے۔

🖈 وجود کی انتبائی مجرائیوں سے خوداس کاایک حصہ جمالیاتی صورت میں اُبھراہے۔

الله الله وستاني جمانيات كي اولين تمثيل كي الي تمهيدي نظم Prologue كي صورت بدر قص أبهر اب جو تمام فنونِ لطيفه كانقطه آغاز بن كيا

ے.

ا ہے آزادانہ نضامیں دیکھناچا ہتی ہے۔ اے آزادانہ نضامیں دیکھناچا ہتی ہے۔

🖈 آبنک کے حسن کا یہ جمالیاتی پیکر آوازوں،رنگوںاور تصویروں کے تئیں بیدار کر کے جمالیاتی انبساط عطاکر تاہے۔

علامت اپنی عمره جمالیاتی صورت سے پہیانی جاتی ہے اور اعلی اور عمره جمالیاتی صورت وہ ہے جو فنکار اند شعور کی قطیعت اور جمالیاتی احساس اور جذبات کے پہیان کا آئینہ ہے۔ نٹ راج کا پیکر اس کی سب سے عمرہ مثال ہے۔ اس کی صورت (Form)حتی کیفیتوں کو بیدار کرتی ہے اور باطن سے رشتہ قائم کرلیتی ہے۔

ہ کہ یہ محض تجریدیت کا تھیل نہیں ہے اظہار وابلاغ کاوہ نقطہ عروج ہے جہاں آنندیا جمالیاتی انبساط حاصل ہو تار ہتا ہے اس کی صورت جباں تخلیقی آرٹ کی عظمت کو پیش کرتی ہے وہاں اعلیٰ ترین فزکارانہ کاوش کو بھی نمایاں کرتی ہے جس سے خوش اسلوبی اور سبک دستی کی قدر وقیت کا اندازہ ہو تاہے۔

عام اضطراری کیفیتوں میں جو باتیں موجو دنہ تھیں انھیں اس صورت میں جلوہ گر کیا گیاہے اسے دیکھتے ہی پہلی نظر میں محسوس ہو تاہے کہ اس کے اندر لاشعوری اضطراری کیفیتوں کی ایک دنیا آبادہے ،اعلی تخلیقی صورت کی یقینا بیا لیک بوی بہپان ہے۔



آرج ٹائپ'(Archtype) کواس صورت جلوہ گر کر دینا تخلیق آرٹ کا بہت بڑاکارنامہ ہے، ہندوستانی جمالیات کی اصطلاحوں کے پیش نظر اے داخلی، جذباتی اور لاشعوری کیفیات (Satta Vika) کا شاہکار بھی کہا جاسکتا ہے اور ظاہری معنوں اور اشارتی (Anguka) کا جمالیاتی پیکر بھی، یہ دونوں ذرائع اور ان کی وحدت جلال و جمال (رس) اعلیٰ احساس عطاکرتی ہے۔

ان راج اعلى تخليق وجدان كاكر شمه ہے۔

🖈 نشار اج اسطور یامتھ ہے رشتہ رکھتا ہے لیکن ساتھ ہی وہ خودا بی دیومالار کھتاہے اور خودا یک خوبصور ت مبتھ 'ہے۔

اس (Rupa) الروب المكون بي المكون بي مولاً المكانيا عمون المكانيا عمون المكانيات بي ما ته مجسم موليا بي المكانيات (Bhava) الله المكانيات المكانيات

ہندہ ستان کے تخلیقی آرٹ نے ہر عہد میں اس پیکر کے کئی روپ دیکھے اس کے جلال (سم ہار) کو دیکھا اس کے یوگ (دکشن) کے عمل کو اپنے وجدان اور اپنے 'وژن' میں جذب کیا، اس کے آزادانہ عمل کے تحرک کو محسوس کیااور نروان کی سطح کو پیچاننے کی کوشش کی اور اس کے رقص کے آبٹک کواپنے وجود کا آبٹک (نرت) بنالیا!

کہاجا تاہے ندراج نے108 کیفیتوں کو پیش کیا ہے اور ہر کیفیت کااپنا 'رس' (Rasa) ہے۔

- ۔۔۔ ۲۵سرینگاررس (وشنو)
- \_\_\_ \افررى (رور)
- ـــ ۲۲ بمعتسرس (مهاکالا)
- \_\_\_☆شانت رس (نارائن)
- \_\_\_ المايك رس (ساه ديوتا)
- ـــ تناد بهت رس (گندهار دا)وغيرهـ

شیو اور نٹ راج نے روشنیوں تاریکیوں، خوشبوؤں، آوازوں، خاموشیوں اور رنگوں کی ہمہ کیر جمالیات سے آشا کیا ہے۔ ہندو ستانی جمالیات کاسب سے بڑاسر چشمہ یہی حتی پیکر ہیں جوابی جمالیا تی خصوصیتوں کے ساتھ فنی صور توں میں جلوہ گر ہوئے ہیں۔

نٹ راج کی ان کیفیتوں نے ہر رَس کو رنگ عطا کیے ہیں جو فنون لطیفہ میں احساسات اور جذبات کی مختلف کیفیتوں کے رنگ بن گئے ہیں، اسنج کے کر داروں کی شخصیتوں اوران کے احساس اور جذبے کو ان رنگوں میں پیش کیا گیا، رقص کی مختلف کیفیتوں کو ان رنگوں کے ذریعہ اجاگر کیا گیا ، اور مصوری میں ان کی معنویت پھیلی۔ ۔

د هرتی اور کا ئنات کے حسن و جمال کی و حدت اور فزکار کے رنگوں کے احساس نے شیواور نشدراج کی مختلف اداؤں، مدراؤں اور کیفیتوں میں ان رنگوں کو نفسی سطح پرشدت عطاک ہے، ہندوستانی جمالیات میں رنگوں کی کیفیتوں اور احساس و جذبے سے ان کی وابستگی اور و حدت کا ئنات یا فرد اور کا ئنات کی اکائی کی معنوی تہوں اور جہتوں کا شعور عطا کیا ہے مثلاً

#### ندراج

شر نگاررس ردررس بھیانک رس بھنس رس او بھت رس شانت رس ہاسیدرس عمران ویررس لمکاسبر سرخ سیاہ مجمرانیلا زرد سفید سفید بھورا نارنجی

(وشنو) (ردر) (كالا) (مهاكالا) (يربط) (نارائن) (يرانه) (بالم) (اندرا)

شیو کار قص آ ہنگ رس اور رنگوں کی وحدت کے ساتھ جلوہ گر ہو تاہے، رنگوں کے حتی تجربے غور طلب ہیں، آ ہنگ اور کیفیتوں کے مختلف رنگوں کا بیا اظہار غیر معمولی شعور کا کر شمہ ہے۔

تخلیقی آرٹ میں شیو کی جو جہتیں ملتی ہیں ان میں سات جہتوں کی نشاند ہی اس طرح کی جا سکتی ہے:

اند تندو \_\_\_مرت كاب باكانداظهار!

وہ رقص جس سے جمالیاتی انبساط کا ظہار بھی ہو

اور جمالیاتی آسودگی اور مسرت بھی حاصل ہو۔

سندھیا تندو ۔۔۔ رقص شام /شام کے حسن اور اس کی پُدامر اریت کا حساس ملے۔

المكاتندو \_\_\_ وهر قص جس سے تاريكي، جهالت اور برائيوں كے پيكر قتل موں، كاليكا كے ساتھ رقص!

اللہ تری پورا تندو ... وور قص جس سے عفریت (تری پورا) کا قتل ہو /تری پورا کے قتل کے بعد جور قص ہو!



شيو كا تانڈور قص (كرنائك)

ﷺ سمہار تندو۔۔۔ تاہی کار قص / موت کار قص / ملیا التباس بے روح کی آزادی!
 ﷺ گوری تندو۔۔۔ گوری(پاروتی) کار قص شیو کے ساتھ
 ﷺ او ما تندو۔۔۔ او ماکار قص شیو کے ساتھ!

کالی اور پاروتی دونوں ایک ہیں، کالی کار تھی بھی اہمیت رکھتاہے اور پاروتی کی حیثیت ہے بھی اس پیکر کار تھی بہت اہم ہے۔ کالی کوشیو کے شخصے ہوئے جت پڑے ہوئے جسم کے اوپر رقص کرتے دکھایا گیاہے۔ اس کی صورت بھیانک ہے، لمبے لہراتے ہوئے بال، باہر نکلی ہوئی سرخ زبان، گردن میں انسان کی کھو پڑیوں کی مالا، سب اس پیکر کے نقش ابھارتے ہیں اور اس کی شخصیت کو صدور جہ محسوس بناتے ہیں، کہا جاتا ہے کہ یہ شیو کاوہ نسف غضب ناک اور پر جلال پیکر ہے جو کا کنات کو بھیر کر تمام اشیاء و عناصر کو اپنا اندر جذب کر لیتا ہے یہ فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ 'شیو' اردھ نار ایشور' ہے (نصف مردنصف عورت) شیو اور کالی کی وحدت ہے اس کی معنوبت اجاگر ہوتی ہے۔ کالی کے تح ک پر شیو کے تح ک کا نحصار

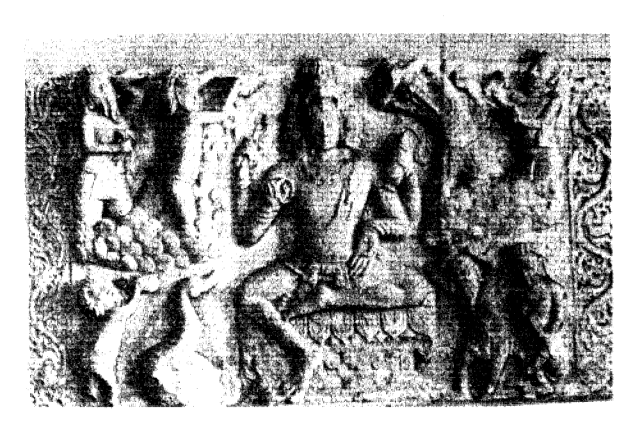
کالی کار قص جلال اور ہیبت ناک اور غضب ناک عمل کا ایبانمونہ ہے جس کی اہمیت کا اندازہ اس بات ہے کیا جاسکتا ہے کہ وہ ہر شے کورا کھ بناکر دنیا کی معنویت کو لامعنویت میں بتد میل کر دیتا ہے۔ یہ رقص نفسیہ '(صفر )کا علانیہ ہے، اس بنیادی حقیقت کے باوجود کہ شیو کا کنات کو پھر خلق کرتا ہے کال تخریب کار بھی ہے اور تخلیق کار بھی۔ کالی شیو کے جس سفید جسم پرر قص کرتی ہے وہ جسم روشنی (پرکاش) اور اعلیٰ ترین شعور کی علامت

کالیاور شیو کے ایسے پیکروں میں عظیم تروح کے دو پہلو نمایاں ہیں، ایک وہ جو تبدیل ہو تار ہتاہے (کالی)اور دوسر اوہ جو خود تبدیل نہیں ہو تا بلکہ دوسرے پہلو کے تحرک سے بدلتاہے (شیو)۔

نٹ راج زندگی کی روشنیوں کا پیکر ہے جس کے مجسے گیار ہویں صدی سے ملتے ہیں۔ تمل فنکاروں نے سب سے پہلے اسے تراشا پھر اس کی متبولیت بڑھتی گئی۔

# ترى مورتى كاجمال (برها، وشنواور شيو!)





ایہولے (کرناٹک)

61.

ہندوستان کے پچھے پیکروں سے حسیات کی اعلیٰ ترین سطحوں کاعلم ہو تا ہے۔ بدھ، بودھی ستو، نٹ راج، تری مورتی ، ماں، میتھن وغیر ہ امساس کی شدئت کی عمد ہ مثالیں ہیں۔

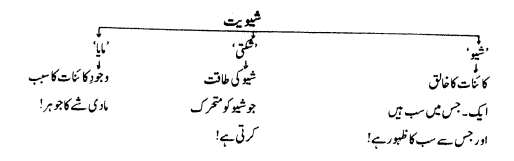
حسن کی تخلیق کا جمال تو یہی ہے کہ موضوع اور ہیئت کو علیحہ وہ کھنا ممکن نہ ہو۔ ایلیفعا کی 'تری مور تی 'ایک خوبصورت تخلیق ہے ،اس جمعے میں موضوع اور ہیئت کی وصدت فن کا عمد ہ نمونہ ہے۔ خاموشی اور حرکت کی تجسیم کی بیدائی منفر د صورت ہے کہ کوئی مثال نہیں ملتی۔ تین چبرے وجود کی تین جمالیاتی جبتوں کو چین کرتے ہیں۔ یہ باطن کے تحرک کی تین سطحوں کی اعلیٰ ترین جمالیاتی جبسیم ہے۔ مرکزی چبرہ ہر وقار سکون اور گبری متانت کا نمونہ ہے ، محبت اور آرز و مندی میں متانت کا نمونہ ہے ، محبت اور آرز و مندی میں غرق ہے۔ تخلیق کی علامت ہے ، محبت کرنے والا خالق ، تخلیق کا جلوہ بن گیا ہے یا یہ خود ' تخلیق 'بن گیا ہے۔ اس طرح یہ صورت بھی تخلیق ممل کی عمدہ مثال بن جاتی ہے۔

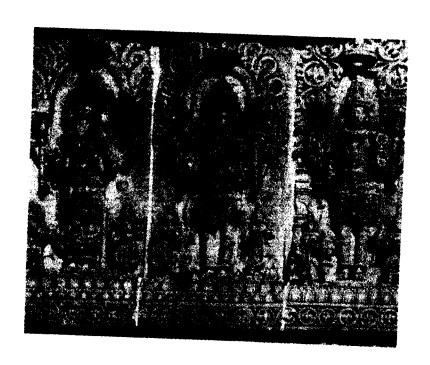
بائیں جانب جو پہرہ ہے وہ کسی قدر سو چتاہوا غور کر تاہوا نظر آتا ہے، ساتھ ہی جلال کی علامت بھی ہے۔ تخلیقی فکرنے ''خالق 'کاوہ چہرہ پیش کیا ہے جو ہرشے کواپنے اندر تھینے لینے کی بے بناہ قوت رکھتا ہے اور بات اس حد تک نہیں ہے بلکہ اس چبرے کا تاثر ایساہے کہ محسوس ہو تاہے جیسے میرشے اندر تھنچتی جارتی ہے، خود خالق کا بناہ جو دائے اندر سمنتا جارہا ہے تھنےا جارہا ہے!

'تری مور تی 'خالق کے تمین بنیادی آ ہنگ ( ہر ہما، و شنواور شیو ) کی تمین واضح جہتیں لے کر آئی ہے۔ یہ بنیادی نقطۂ نشان کی علامت بھی ہے۔ اور وجود کی وحدت کی بے پناور مزیت کااشارہ بھی۔

ہند و ستان میں تین کی وحد ت یا تین کے مجموعے کی فد ہبیاور مابعد الطبیعاتی تفکر میں جواہمیت ہے ہمیںاس کاعلم ہے،مند رجہ ذیل خاکوں پر نظر واپس تواس کی عطائی ہو کی بصیر ت کی پیچان میں آسانی ہوگی۔

|                                | بر جملیت                          |                                                                     |
|--------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ي<br>چيو<br>نوات '<br>'فات '   | اليشور<br>ل<br>برجم كاا ظهار!     | کم برم<br>کا منتخم، ختم نه ہونے دالا<br>غیر منتخم، ختم نه ہونے دالا |
| وات<br>'میں بر ہم ہوں'کی آواز! | یره مهاه سهارد<br>'برها کی روشی'! | میر ۱۳۰۰ میلون از این از میلودی آبتگ ہے!<br>جو بنیادی آبتگ ہے!      |
| F                              | وشنویت                            |                                                                     |
| ل.<br>'فات'                    | 'وشنو'                            | , لم<br>'واسو د يو'                                                 |





برجما شيو وشنو (كرنائك)

اور۔۔ 'تری مورتی 'ان تینوں کی وحدت کاہمہ کیر جلوہ ہے، ان کی تمام ابعد الطبیعات اور روہانیت اور جمالیات کے ساتھ جلوہ گرہوئی ہے۔

مابعد الطبیعاتی تجرید ہے کو اس علامت ہے جلوہ بنادینا غیر معمولی کارنامہ ہے۔ انسان کی خلق شدہ علامتوں میں الی تجرید ہے کا جمالیاتی اظہار تخلیقی عمل کے کرب اور اس کے نقطہ عروح یا معتہا کو بخوبی سمجھا تا ہے۔ ذات میں مابعد الطبیعاتی تجرید ہے کو اس شدت ہے جذب کرنا کہ الی عظیم ترصور تیں خلق ہو جا کیں کسی معجزہ ہے کم نہیں ہے۔ ہندوستان میں عبادت، استفراق، مر اقبہ اور یوگ کو تخلیقی عمل سے تعبیر کیا گیاہے، دیوی اور دیو تاؤں کے جمعے ای تخلیقی عمل اور تخلیق کے ہمہ کیر پُر اسر ارعلامتی عمل کا متیجہ ہیں۔

خالتی کی ذات لا محدود 'سائیکی' (Psyche) پر طرح طرح ہے 'آش ہوئی ہے، ایک خدا کی تمین صور توں کااسر ار نفسی سطح پراس لیے بھی غیر معمولی بن جاتا ہے کہ خالت کے وجود کے اندر بے پناہ گہرائیوں میں اتر نے کی بے پناہ آزادی مل جاتی ہے اپنی مابعد الطبیعاتی سطحوں کے ساتھ ذبن اس بنیادی تصور کی جہوں کو بیٹ آزادی کے ساتھ طرح طرح سے جھونے اور محسوس کرنے کی کوشش کر تاہے، باطن میں لا محدود ذات کے پہلوؤں کو ایپ مختلف پر اسر ارخوابوں کی مانند عزیزر کھتی ہے، ندا ہب اور قدیم فنون دونوں ابتد الگی ذبن کی آ فاقیت کے اولیس پُر اسر ارمابعد الطبیعاتی اور روحانی اور جمالیاتی اظہار ہیں لبند انفسی سطحوں پران تین صور توں کا مطالعہ کی لی ظے ایم بن جاتا ہے۔

متحرک عناصر کی قوتوں کا شعور پیکر تراشی کا محرک ہے، یہ متحرک عناصر قوت، خطرہ اور امداد کے پیکر بینے ہیں، صدیوں ان پر غور کیا گیا ہاں لیے کہ یہ تج بوں میں شامل رہے ہیں، صدیوں کے تج بوں نے انھیں جلال و جمال کی صور تیں عطاکی ہیں۔

ا تن عظیم، اتن خوبصورت اور اتن معنی خیز صور تمیں کہ ان سے پیار کیا جائے ان کی عبادت کی جائے! اس سلسلے میں لاشعور کی اور شعور کی سلسلے میں لاشعور کی اور شعور کی سلسلے میں لاشعور کی اور شعور کی سلسلے میں دفتر ہے کہ نظر سے کے بنیاد کی احساس کو ہمیشہ بیش نظر رکھنا چاہیے، رسومات اور جادو ٹوناوغیر ہسب اس نفسی خطر سے کے خفظ اور دفاع کے لیے جس پیدا ہوئے جی سے بیانات رفتہ رفتہ خوبصورت علامتوں کی صور توں میں جلوہ تربوئے مثلاً بھول، چکر، بہیر، کنول، ستارہ، سورج وغیرہ۔

'افیشدوں'کی مابعد الطبیعات نے 'ذات'یا' برہم'کو سب سے عظیم اور سب سے ارفع جو ہر سمجھا ہے،اس کا شعور حاصل کرنا بہت مشکل ہے، یہ جو ہر پوشیدہ در ہتاہے گہر سے غار میں، اسے موت نہیں آتی، وہ ابتدا ہے ہم وقت رہے گا، وقت اور تمام کمحوں سے بالا ترہے، ہر درجہ اطبیف، نازک اور حسین ہے، جال و جمال اس کے دورخ ہیں، ذرّے ہے بھی چھوٹا ہے جے دیکھنا ممکن نہیں ہو تالیکن اس کے باوجود سب سے عظیم'' عظیم ترین اور افضل ترین اور افضل ترین و جدان ہے جو حد درجہ بہتر ہے۔ ترب بحب سک یہ البترہے، اس سے وجدانی سطح پر پُر اسر ادسچا ئیوں کا علم حاصل ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم ماصل ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتقام کے بعد کا علم خاص ہو تا ہے، وہ آغاز کے قبل کا شعور ہے اور افتا ہوں تا ہے کہ بیان ہو جو ایس کے اس کی پیچان ہو جاتی ہے تمام سے کیاں چیکئے گئی ہیں۔

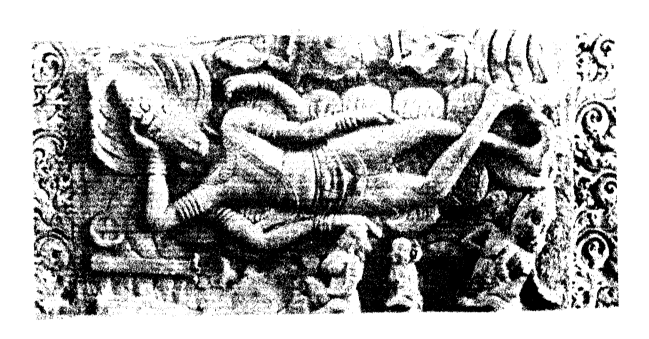
'برہم' ذات لامحدود ہے۔ معبود حقیقی ہے، تمام سچائیوں اور تمام تو توں اور تمام مظاہر کا سر چشمہ ہے، اس کے تھم ہے کا ئنات ہیں حرکت ہے، ستاروں اور سیاروں کی گروش قائم ہے اس کے تھم ہے ذہن ہیں حرکت ہے، اس نے زبان عطاکی ہے، اس نے بسارت دی ہے، ساعت کی طاقت عطاک ہے، تمام تو توں کارشتہ اس ہے، تمام خیالوں کا جوہر وہ ہی ہے، تمام ذہنوں کاذہن اور تمام زندگیوں کی زندگی ہے، تمام دنیاؤں اور تمام زندگیوں کی زندگی ہے، تمام دنیاؤں اور تمام زندگیوں کی زندگی ہے، تمام دنیاؤں اور جس کی شاخیس تمام کا ئنات پر سائے کی طرح تمام زمانوں کا خالق ہے، وہ ایسے در خت کی مانند ہے کہ جس کی جزیں تمام گہر ائیوں میں پھیلی ہوئی جیں اور جس کی شاخیس تمام کا نتات پر سائے کی طرح جی تھی کہ ہوئی جی ہے دہ تھا جو پچھے کہ تھا جو پچھے کہ تھا جو پچھے کہ تھا جو پچھے کہ ہے اور جو پچھے دہ ہے تھا جو پچھے دہ ہے اور جو پچھے دہ ہے د

بر ہما، وشنو اور شیو تینوں بر ہم کے مظاہر ہیں،'تری مورتی' کے فنکاروں نے ذات لا محدود کی نغسی سطحوں پر اس طرح محسوس کر کے فنون لطیفہ کی تاریج کو عظمت بخشی ہےاور ساری دنیا کوا کی۔انمول تحفہ دیا ہے۔

برہم، کی تصویر نہیں بن عکتی، ذات لامحدود کو کوئی پیکر عطا نہیں کیا جاسکتا للبذااس کے مظاہر کے پیکر تراشے گئے،ایسے پیکر جو ذات لامحدود کی گہرائیوں میں آزاد ی کے ایک بہتراحساس کے ساتھ لے جاتے ہیں۔ 'برہا' کے پیکر بھی تراشے گئے میں لیکن عمو باوشنواور شیواور بعض دوسر ہے پیکروں کے ساتھ ابتدائی دور میں برہا کے انفرادی پیکر کی جانب توجہ دی می لیکن چوں کہ ذات لا محدود کے مظاہر کوان تین پیکروں کے مجموعی اوصاف ہی سے سمجھا جاسکتا ہے اس لیے جہاں برہاکا پیکر بناہے وہاں ان دو پیکروں کو بھی رکھا گیا ہے۔ ایلیفعا میں (چھٹی صدی) ہنسوں کی پرواز کے ساتھ برہاا پی تین صور توں کے ساتھ میں۔ پالواعہد میں وشنو، شیولنگ دویوی، او ما میشور، تکھی، نندنی وغیرہ کے ساتھ برہا کے پیکر بھی تراشے گئے۔ ایہو لے میں برہاکا مجسمہ توجہ طاب ہے۔ ایسا مجسمہ کہیں اور نہیں متنا۔

یا نچوی اور چھنی صدی میں وشنو کندن کے عبد میں مجسمہ سازی کے فن کوتر تی حاصل ہوئی۔ انداول اور موگال راجہ پورم کے غاروں میں فنکاروں نے دیوی دیو تاؤں اور درختوں اور جانوروں کو نقش کیا، ان کے پیکر اُبھارے، آٹھ ہا تھوں کانٹ راج موگال راجہ پورم غار کا شاہکار ہے، شانی اور جنوبی ہندگی روایات کی آمیزش بہت واضح ہے۔ وشنو اور برہادونوں کے پیکر موجود ہیں، سانویں اور آٹھویں صدی میں مہابلی پورم اور ایلور ا میں برہما اور وشنو دونوں کو بڑی اہمیت دی گئی ہے۔ چالکیے عبد میں کنتی مندر میں برہما، وشنو اور شیو متبوں کے پیکر ایک ساتھ ملتے ہیں۔ ترومالیا پورم میں برہما کامر کزی مجسمہ ہندوستانی فن کا بہت ہی عمرہ نمونہ ہیں۔ میں رقاص شیو، وشنو اور آئیش کے ساتھ برہماکا مجسمہ جندوستانی فن کا بہت ہی عمرہ نمونہ ہیں۔ اس نے بھی کہ چبرے کے تاثرات نمایاں ہوئے ہیں جواعلی درجے کی ذکاری کا ثبوت ہیں۔ ●وشنولا شعور کی وادی کی بڑی خوبصورت اور معنی خیز علامت ہیں، تخلیق سے قبل کی پُر اسر ارخاموشی و شنو کے پیکر میں وَ حل گئی ہے۔وہ اَشْ اپنی ذات میں ذو بے ہوئے اور اپنے باطن کی گہر ایوں میں اُنزے ہوئے نظر آتے ہیں، سمندر لا شعور کی پُر اسر ار گہر ائیوں کا علانہ ہے جو وشنو کا مسکن ہے۔

زندگی کی عظیم نعمتوں کاشعور ان ہی سے حاصل ہو تا ہے، تاریک سائیکی پر قیمتی روشن ذرات کو پانے کاذر بعیہ وہی ہیں، ووزندگی کے معجزوں کاسر چشمہ ہیں، پانی یا مندرایک انتہائی پُراسر اراور حدور جہ دلچیپ اورا گئت جہتوں والا" آرج ٹائپ" ہے وشنو کا پیکر اس کاایباعلانیہ ہے کہ اس کی مثال نہیں ملتی، اُن کا'ایج' تخلیقی عمل کی پُراسر ارکیفیتوں کو بھی سمجھا جاتا ہے۔



### وشنوشیش ناگ (اتت) پر لیٹے ہوئے۔ ایہولے (کرنائک)

وشنواجما تی یا نسل لا شعور کے بے بناہ بہاؤکو پیش کرتے ہیں۔ ایک اساطیری تمثیل کے مطابق جب کا نئات تباہ ہورہی تھی فناکامل کی مشار کر تھی تو تمام مادی عناصر ایک۔۔۔۔اور صرف ایک سمندر میں جذب ہوگئے تھے اور وہاں ناگ کے اوپر وشنو لیٹے ہوئے تھے، وشنوہی سمندر تھے اس لیے کہ تمام عناصر کے جذب ہو جانے کے بعد پھیلے ہوئے بے بناہ گہرے سمندر کے علاوہ اور پھھ نہ تھا کی شے کی انفر اویت نہیں تھی، شعور ہی گم ہو چکا تھا۔ سمندر خود میں ڈوباہوا تھا غرق تھا، دو پریت یا آسیب آئے جھوں نے وشنو سے لڑنا چاہا، وہ اسی طرح لیٹے رہے گم صم جب ان دونوں نے وشنو کو لکار اتوانھوں نے نفظوں کی ایک دنیا خلق کی وہ اپنی کیفیت میں ڈوب رہے اور الفاظ سمندر کی لہروں کی مانند ان دونوں سے کمراتے رہے، داخلی کلام کا ایک سلسلہ تھا جو جاری تھا، ہر لفظ طاقت ور تھا، گہر کی معنویت سے پُر تھا، پُر و قار ذبن، لفظی اور صوتی عمل سے دونوں کی فکست ہوئی لیکن ہمہ کیر لاشعور کے اس تح کے دین کا بوجھ بڑھ گیا!

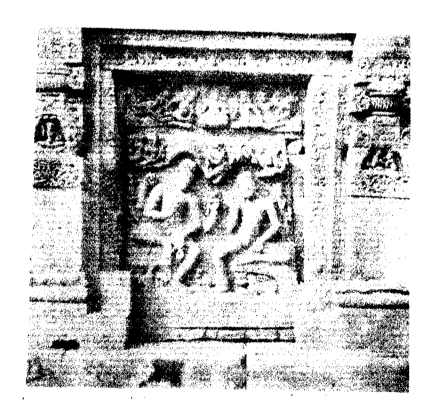
وشنو کے الفاظ اور ان لفظوں کا آبٹک، تاریک حمر اکیوں کی نعمیں ہیں۔ بے پناہ تجر بوں کی حمر اکیوں کا میہ علانہ یاطن اور پھیلے، و نے لاشعور کی طاقتوں کا مظہر ہے۔ شعور یہ سمجھتا ہے کہ روحانی عظمت کے لیے بلندیوں کاشعور ضروری ہے۔ بلندی کی جانب بڑھنا ضروری ہے۔ تمام رحمتیں بلندیوں سے حاصل ہوتی ہیں۔ اس کے برعکس لاشعور (وشنو) اس بچائی کو واضح کر تاہے کہ تمام عظمتوں اور تمام رحمتوں کا سرچشمہ نیچ ہے باطن میں ہے، پانی مادہ کی سیال صورت ہے جے چھوا جاسکتا ہے اس سے بہتے ہوئے لہو کا تصور وابست ہے، یونگ نے کہا ہے کہ یہ لاشعور کی علامت ہے اور لاشعور وہ سائیکی ہے جو نیچ کی طرف جاتی ہے مجمر ائیوں میں اور زندگی کے توازن کو بر قرار رکھتی ہے (وشنو زندگی کے توازن کو برقرار رکھتی ہے (وشنو زندگی کے توازن کو برقرار رکھتی ہے (وشنو زندگی کے توازن کو برقرار کر سے جو بہتی کے اور اس طویں خام ہونے لگتی ہیں جن میں واظی زندگی کا علم حاصل ہو تار ہتا ہے اور اس طرح ذہنی عمل اعلی سطح پہنچ جاتا ہے۔



مربوده پر سوار و شنواور لکشی (کرناکک)

پرانوں میں کا نئات کی تخلیق کے سلطے میں کئی باتیں ملتی ہیں۔وشنو پران کا مطالعہ کیجیے تواندازہ ہوگا کہ وشنو برہم سے علیحدہ نہیں ہیں بلکہ برہم مور دور کی صورت میں اسے تباہ نہ برہم مور دور کی صورت میں اسے تباہ نہ برہم وکا نئات کو سنجالے ہوئے ہیں اور اس کا تحفظ کررہے ہیں،اس وقت تک جب تک کہ برہم خود رودر کی صورت میں اسے تباہ نہ کر دیں۔ کئی پرانوں میں وشنو کے او تاروں کا ذکر ہے۔ ان میں پانچ اساطیری ہیں مثلاً وراہ (Varaha) ناراسمہ (Narasimha) اور وامن اور بدھ۔
(Vaman) اور جار نیم تاریخی ہیں مثلایار اسور ما (Parasurma) رام، کرشن اور بدھ۔

ایک دلچسپاور بزی ممبری تمثیل ہے کہ وشنو، نارااور نارائن کی صور توں میں جلوہ کر ہوئے۔ یہ دونوں رشی گیان میں ڈوب بیٹے تھے کہ کسی ملکوتی ساحرہ کاایک ہاتھ آئے بڑھا، نارائن چونک پڑے، یہ اُن کے تخلیقی تخیل کا حیرے انگیز خوبصورت پیکر تھا، فور آبی انھوں نے آم کے میٹھے اور لذیذ رس سے اپنی جانگھ پر ایک حسینہ کی تصویر بنائی۔ اس تصویر میں نارائن کے تخیل کارس ایبا تھا کہ دہ ایک خوبصورت می دوشیزہ کی صورت سامنے کھڑی ہوگئی۔ اے اُرویش کے معنی میں جانگھ میں رچی ہی ہوئی) اور ای سے مصوری کے فن نے جنم لیااور مینوں دنیاؤں کی مسر تمیں اس فن میں جذب ہو گئیں، یہ غیر معمولی تمثیل ہے (حواکی تخلیق کوذبن میں رکھئے) جس کی کئی جہتیں ہیں۔



نار ااور نار ائن وشنو کے مظاہر اُرویٹی کی تخلیق۔ نار ائن کی جا تکھ پر آم کے رس سے عورت کی تخلیق۔ (پانچویں صدی)

پہلی تمثیل میں وشنو ذرایا کے فن کے پہلے خالق نظر آتے ہیں اور اس دوسر ی تمثیل میں مصوری کے پہلے خالق! ایک جگہ خود کا ای
کا سلسلہ ہے اور اپنے وجود ہی کے قریب دو کر داروں کی تفکیل ہے جن ہے ذرامائی تصاد م پیدا ہو تا ہے۔ دوسر ی جگہ خود اپنے وجود ہے محرک شے کو باہر نکال کر آسے ایک جلوہ
پکر کی تفکیل ہے۔ ایک تمثیل شعور کی روشعور کے بہاؤ کی تصویر اُجاکر کرتی ہے اور دوسر کا اپنے وجود ہے محرک شے کو باہر نکال کر آسے ایک جلوہ
بنانے کے تخلیق عمل کو سمجھاتی ہے، آم کارس تمام رسوں کارس ہے، تمام شیر میں اور لذیذاور مسرت آفریں احساسات کا علانہ ہے۔ رگوں کے لیے
صرف آم کارس ہے جو تمام رگوں، تمام خو شبوؤں اور تمام لذتوں ہے عبارت ہے، تخیل اور تخلیق وجدان کی کیفیت کو اس رس ہے سمجھاگیا ہے۔

'چر سُمر' کی بنیاداس تمثیل پر ہے، وشنو ایک بڑے خالق کے روپ میں اپنی لاشعور می کیفیتوں کے ساتھ جانے کتی جبتوں کو لیے جلوہ گر ہوتے ہیں۔

اس بات کو بھی ذہن میں رکھناچا ہے کہ کشمی، سر کیاسر می ککشمی وشنو ہے ہم آئیک ہیں، دونوں کو علیحدہ کر کے دیکھا نہیں جاتا، وشنو کے
ہر مظاہر میں کشمی محسوس ہوتی ہے۔ پانی کے دیو تا کے ساتھ وہ کملااور پدماین کر ہیں یعنی وشنو جب وامن (Vamans) ہیں تو تکشمی پرماہیں، جبودہ
پاراشورم ہیں تو تکشمی دھار نی، وشنو کے سینے پر جو نشان ہے وہ تکشمی کی شکتی کی علامت ہے اسے سر کی واتسہ (Srivatsa) کہتے ہیں، یہ تدیم ہرین

وشنوا یک انتہائی قدیم هتی پیکر ہیں،اس آرچ ٹائپ کا دیاؤ ہر دور میں بڑی شدت سے رہاہے۔ رام، کر شن وغیر ہ کو بھی ان کے وجود کے تعلق سے پیچانا گیاہے۔وہرام کی صورت میں ایک بڑے عبد کی واستان بن جاتے ہیں کر شن کے پیکر میں 'بھوت گیتا' کے ہر آ بٹک کامر آزی تح ک بنتے ہیں، بنسری بجیا بن کر انھوں نے سب کے دلوں کو جوڑا ہے۔ وہ جانوروں کی صور تیں بھی اختیار کر لیتے ہیں، جنوبی ہند اور بڑگال میں ان کی صور توں، سیر توں اور ان کی عنایات کو طرح طرح سے عام کیا گیاہے،وشنونے انسان،اس کی زندگی اور اس کی پور می تہذیب کو بجایا ہے وہ ان کے محافظ بھی ہیں،وشنو بھگتی تحریک نے منظوم ومنثور تجربوں میںان کی رحتوں کولوگوں کے دلوں کی گہرائیوں تک پہنچایا ہے۔ان کے نغروں کے خالق کو بھی ہر جنگہ بزے احترام کے ساتھ یاد کیا جاتا ہے۔ عقیدہ یہ ہے کہ وشنو بھنت جواچار یوں کی صور توں میں آئے دراصل وشنو کے جند مت گار میں اور یہ وشنو کا کر شمہ ہے کہ وہ اچار یوں کی صور توں میں اس طرح جنم لیتے ہیں۔ تخلیقی فنکاروں نے بھی وشنواوران کے مظاہر اوران کی رحمتوں کو موضوع بنایاہے، ہر دور میں ان کے پیکر ملتے ہیں۔ نیشنل میوزیم نئی دیلی میں یالوا عہد (چھٹی /ساتویں صدی) کی تخلیق وشنو (ایستادہ)ا جھی فزکاری کانمونہ ہے، اس میوزیم میں چولاعہد کی تخلیق 'وشنو' (دسویں /گیار ہویں صدی) بھی توجہ طلب ہے، یہ مجسمہ مدراس میں ملاتھا، یالواعہد ہی کا مجسمہ غالبًانویں صدی کا ہے، وشنو کے انو کھے روپ کو پیش کر تا ہے۔ یہ مجسمہ بھی ایستادہ ہے اور نیشنل میوزیم میں توجہ کامر کز بنتا ہے۔ ایہو لے کے غار میں وشنویانی ے دیو تاک صورت ملتے ہیں جواست ناگ کی کنڈلی پر بیٹھے ہیں، اضمین آسن پراس طرح بٹھایا گیاہے کہ یہ پیکر غیر مکانی Space less) بن گیاہے۔ آٹھویں، نویں اور دسویں صدی عیسوی میں تہذیبی اور تہدنی آمیزش بوی شدت ہے ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ ان صدیوں نے نشاۃ الثانیہ کا ا کیک بواعبد دیکھاہے۔ گر جایرتی ہرس خاندان کے افراد صرف جنگجونہ تنے بلکہ فنونِ لطیفہ اور خصوصاً مجسمہ سازی کے فن کے بوے سر پرست بھی تھے، گجرات، راجستھان گنگا، جمناد و آب کے علاقے بہار وغیرہ تک ان کی سریرستی میں فنون نے بڑی ترقی کی۔ بندیل کھنڈ، بیکانیر اور قنوج میں اس ز مانے کے آرث کے نمونے اب بھی دریافت ہورہے ہیں۔ان میں وشنو کاا یک نہایت ہی پرو قار مجسمہ ملاہے جس میں زمین اور آسان کے رہتے کی خوبصورت وضاحت ہے، ناگاز مین کی علامت ہیں اور سر کے اوپر جو چیرے نظر آتے ہیں وہ کا ئنات کے اُن عناصر کی علامتیں ہیں جن ہے انسان کا رشتہ وشنو کے ذریعے ہی قائم ہو سکتا ہے۔ بلندی کا احساس عطا کیا گیا ہے۔ اس صد تک کہ 'برہم لوک' سے وشنو کے پیکر کو جذب کر دیا گیا ہے۔ وشنو



وشنوكااك شامكار پكير

کے کی باتھ میں جو علامتوں کی میٹیت رکھتے ہیں، وشنو کے او تار مجھلی، کچھواوغیر ہ کو بھی بیٹن کیا گیا ہے، اس جسمے کا و پر برہا بھی نظر آت ہیں۔
وشنو کے باتھ میں چکر کو بھی اہمیت دی گئی ہے۔ اگر چہ صرف ای چکر ہے وشنو کے حتی پیکر کا حساس مطاکیا گیا ہے۔ چو تھی اور پانچویں صدی میں اس کی مثابیں ہتی ہیں۔ گئیت عبد کے بعد بعنی چھنی اور ساتویں صدی کے بعد ایسے جسمے تراشے گئے جن میں چکر کو مشخص کیا گیا، چکر کی اپنی شخصیت انجر کر سامنے آئی، اے انسان کا پیکر عطاکیا گیا۔ اے عابداور تیسوی بناکرانجلی مدرامیں دکھایا گیا، باتھوں کو جوز کر چکر گیان میں وو باہوا عباد سے رت ہوانظر آیا۔ اس کے گرو کنول کے چھول دکھائے گئے۔

رفتہ رفتہ وشنو کا چکر طاقت اور وقت کی ملامت بن گیا۔ کنول'اور 'سور ٹی' دونوں کی توانائی اور دونوں کا 'سن اس بین سرایت کر گیا۔
آسان اور زندگی کی تمام قو توں کے ساتھ یہ علامت جلوہ 'سربوٹی، کلو دادی کے مندروں بین یہ ملامت موجود ہے، باجو رائے مندر بین سوریہ گی عبادت ہوتی ہمی ، شائی ہنداور نصوصاً کشان دور کے اثرات وا نفح طور نظر آت ہیں۔ 'سوریہ 'کی عبادت کے لیے چکر کو عابد کی طرح کھڑا کر دیا گیا جیسے زمان، وقت اور کا کنات کی تمام خاتق کی عطائی ہوئی افعتوں کی شکر گزار ہوں۔ خالق اور ارسنی قو توں کا گہرار شتہ عبادت کے عمل اور تاثر ہے خال ہو ہوت ہے، ایسے پیکروں میں خالق اور اس کی ہیاہ قو توں اور انسان اور کا کنات اور زمانداور ان کی تمام طاقتوں اور روشنیوں کے استحکام کا احساس میں ہوت ہے۔ ایسے پیکروں میں خالق اور اس کی ہے ہاہ تو توں اور انسان اور کا کنات اور زمانداور ان کی تمام طاقتوں اور روشنیوں کے استحکام کا احساس سے۔

ہند و ستان کے تخلیقی تجر ہوں اور خصوصاً و شنو کی پیکر ترا ثی اور تصویر َ کشی میں ان سے جو کشاد گی پیدا ہو تی ہے اور جو جمالیاتی جہتیں پیدا ہوتی ہیں وہ عظیم سریابیہ میں!

## شيواور شيولنگ

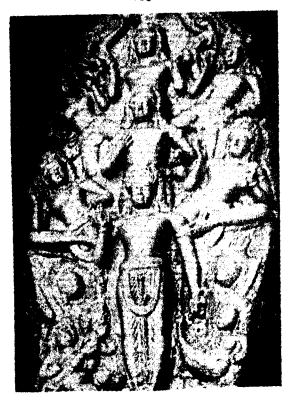


شیولنگ سے نکلتے ہوئے شیو! (تمل ناڈو)

شیو 'تری مورتی' کی تیسر کی مورت ہیں، اِن کے جمعے بھی ملک کے مختلف علاقوں میں ملتے ہیں، شیو خالص شعور کی علامت ہیں، انھیں شئو کے ترک مات ہے۔ بنگل کی تبذیب میں اِن کے وجود کا آئیک بری اہمیت رکھتا ہے۔ اِن کا بنیاد کی رنگ سرخ ہے گردن پر بائیں جانب ایک نشان ہے جوز ندگی کے زہر کو پی جانے کا اشارہ ہے۔ بعض پیکروں اور تصویروں میں شیو کے جودس بارہ باتھ ملتے ہیں وہ علامت ہیں سانپ یاناگ (شیس ناگ چھتر یا سائبان کی طرح ملتا ہے ) کھوپڑی تمام ماتی خواہشات سے او پر اٹھنے کا اشارہ ہے، شیو کے ساتھ شیو ننگ اور آفاتی رقص دونوں کے تصورات جذب ہیں، شیولنگ بھی ایک قدیم حتی تجربہ ہے جو گہرے ند ہی اور انتہائی پُر اسر ار مابعد الطبیعاتی رجیانت کے ساتھ احساس اور جذب ہے ہم آئیک رہاہے اور تصویروں اور جسموں کی تہد دار معنویت کا سرچشمہ بنار ہا ہے۔ شیوکی جٹا ہے گنگا نگلی ہے۔ گنگا ۔۔۔ انسان اور اس کی زندگی کے لیے امر ہے۔

شیوننگ جلال گل اور جمال محل کا ایک معنی خیز پیکر ہے۔ گل کا حنی دائرہ اس کی بنیاد ہے۔ اس کی اُسطوان (Cylindrical) صورت ہر لحاظ ہے جمیل کا احساس دیتا ہے۔ 'مکل' کی صورت کے بصیرت افروز جلوے کو غالبًا اس ہے بہتر طور پیش نہیں کیا جاسکتا تھا۔ 'دائرہ' ، 'چکر' ، 'طقہ' ، 'ر قص' ، 'جنس' ، 'زر خیز ک 'اور 'کون و مکاں 'اور گھرے شعور کا بیا غیر معمولی جلوہ ہندو ستانی تجربوں کوروشن کر تا رہاہے۔ کا کناتی استحکام اور کا کنات اور ماور اے کا کنات کی تمام قو توں کا بیہ پیکر ہمیشہ محبوب اور عزیز رہاہے۔ مجسمہ سازی اور مصوری میں اس کی حیثیت نمایاں رہی ہے۔ کہیں اس کے چار چیرے مشرق، مغرب، شال اور جنوب کی علامتیں ہیں مثل راجستھان میں ستر ہویں صدی کا شیونگ۔۔۔۔ اور کہیں کون و مکاں اور اس کی تمام طاقق کا مظہر!

ہندوستانی مجمعہ سازی نے اسطوانہ علامت کو ہمیشہ محبوب اور عزیزر کھا ہے اس کی اسطوانہ صورت میں شیر کے پیکر کی جانے کتی جہتوں کو پیچا نے کی کوشش نے مجمعہ سازی کے فن کو عروج کی اعلیٰ منزلوں سے آشنا کیا ہے۔ آفاتی اور کا ناتی استحکام اور قوت اور بہاؤ کے علامتی اظہار کو جس طرح ساتویں صدی میں پیش کیا گیا ہے اس کی مثال نہیں ملتی۔ پیرل (جمبئ) میں شیولنگ کی جبتوں کے ساتھ موجود ہے۔ اس کی تشریح و تعبیر کی جانے تو جانے ہی جبتوں کے ان گنت پہلوؤں کی بیچان ہو جانے گی۔ شیولنگ کارنگ انتہائی گہر اسر مئی یا بیاہ ہے۔ سرخ جب بہت گہر امو جاتا ہے تو بیاہ ہو جاتا ہے (وشنو اور کرشن کارنگ بھی گہر اسیاہ ہے) سانو لا اور سرمئی گہر ارنگ دونوں سیابی کے نشانات ہیں۔



شيولنگ (پيرل، ممبئي، ساتوين صدي) آ فاقي اور كائناتي استوكام، قوت اور بهاؤ كاعلامتي اظهار!

کا ئنات کوخال کے قلب ماہیت ہے تعبیر کیا گیا ہے اور ایسے ہر عمل میں سیاہ رنگ کے بہاؤکی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ خالق جن صور تول میں جلوہ گر ہو تا ہے ان تمام صور توں کارنگ سیاہ ہے۔ کالی مادر اولین میں میں میں کی علامت ہیں، لہٰذااُن کارنگ بھی سیاہ ہے، تا نتروں میں کہا گیا ہے کہ جس طرح تمام رنگ سیاہ رنگ میں جذب ہو جاتے ہیں اس طرح تمام عناصر کالی میں جذب ہیں، کالی ایشکق کوشیو سے علیحدہ کر کے دیکھنا آسان نہیں

شیوننگ، طاقت، استحکام، جنس، تخلیق، ارتقا، وحدت، چکر، زبانه، ست، یوگ، سادهی، زندگی کے جوہر، آجنگ، باطنی اضطراب، داخلی سکون، جسمانی، جنسی اور روحانی بیداری، آزادی، تحرک، روشن، مسرت، آسودگی، بصیرت، وژن، کیف، وجد، رحمت، ارتعاشات، حسیات، نجات سب کی انتهائی معنی خیز علامت ہے جو مجممہ سازی، مصوری اور فنِ تعمیر کا انتهائی قیتی جلوہ بناہے۔ معنوی جبتوں کی ایسی تجسیم اور ایسی نمر جلال اور نرج بیل ماتی۔ جمال، سرایت کرنے والی، رچ بس جانے والی اور باطن میں تصلینے والی جمالیاتی علامت کہیں اور نہیں ملتی۔

شیو کو مختف انداز میں پیش کیا جاتا ہے۔ ایک دیو تا یا بھگوان کے روپ میں کہ جن کی عبادت ہوتی ہے، چاند کی جیسے جیکتے جمم والے اس دیو تا کے پانچ چہروں کو چیش کیا جاتا ہے۔ تیسر کی آنکھ کو نمایاں کیا جاتا ہے، پیشانی پر چاند کانصف حصہ نظر آتا ہے۔ چارہا تھوں والے اس دیو تا کے جسم پر شیر کی کھال کالباس ہو تا ہے۔ اس کے ایک ہاتھ میں انسان، دوسر سے میں ہرن تیسر سے میں آشر واد اور دعاؤں کا سحر اور چوتھے میں خوف سے دور رہنے کی تلقین کااشارہ ہو تا ہے۔ شیوا کھر کنول کے بچول پر بیٹھے نظر آتے ہیں۔



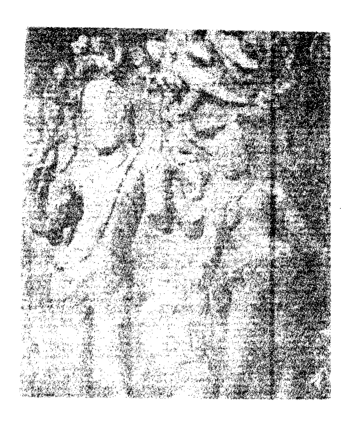
شيويار وتى (ايليفنط)

شیو کے بعض پیکروں ہیں سر توایک ہے لیکن آتکھیں تین اور ہاتھ دوہیں۔ نندنی پر سوار، بدن پر راکھ ملے، نشے کی وجہ ہے آتکھیں سرخ، ذمر ولیے ہوئے شیو کاایک روپ مہاکالا ہیں ملتا ہے۔ اس کی بھی عیادت ہوتی ہے۔ سرخ لباس میں تین آتکھیں نمایاں ہوتی ہیں، بال کھڑے نظر آت ہیں، دانت بڑے برے، انسانی کھو پڑیوں کی مالا پہنے ہوئے ملتے ہیں۔ شیو کے سیروں نام ہیں۔ شیو پران میں شیو کے سورگ کی جو تھو یر پیش کی گئی ہے وہ انتہائی پر کشش ہے۔ یہ سورگ کیا تی پہل دنیا کی تمام قیمتی پھر چک رہے ہیں، یہاں دیو تاؤں کی بھی ایک بہتی ہواور پیش کی گئی ہے وہ انتہائی پر کشش ہے۔ یہ سورگ کیل تی ہیں وہ شیو کی عیادت کرتے رہتے ہیں۔ رقص ہو تار ہتا ہے بھی نہ تھنے والار قس، نغروں کا جادوں میں ہو تا ہو تا ہوں کی جو اپنی کی بیاد خوشہوؤں کے ساتھ موجود ہیں، ہر موسم، موسم بہار ہے، پر ندوں کے نئے کو نیج رہتے ہیں۔ آبٹاروں کا حسن اپنی مختلف جلوؤں ہے متاثر کر تار ہتا ہے۔ خوبصورت در خت اور پو دے ہیں، ہر قتم کے پھل ہیں، جگل کی خوبصورتی بھی ہے اور دوسر سے خوبصورتی کی اور بی عیائی اور دوسر سے خوبصورتی کی میں ایک در وازے پر نندنی بینھار ہتا ہے اور دوسر سے دوبسورتی بھی ہے اس سورگ کے دو در وازے ہیں، ایک در وازے پر نندنی بینھار ہتا ہے اور دوسر سے دوبسورتی بھی ہے اس سورگ کے دو در وازے ہیں، ایک در وازے پر نندنی بینھار ہتا ہے اور دوسر سے در وازے سے مہاکالا آتا جاتار ہتا ہے۔

الیہ آباد کے جھے او ماہیٹور (دسویں صدی) جمی اوراور میٹورایک دوسرے جس جذب نظر آتے ہیں۔ اورا، مہیٹوریا شیوے علیحدو نہیں ہے۔ دونوں کی و صدت توجہ طاب بن جاتی ہے۔ شیواور عمل کی برم آبگی کی بہ عمد و مثال ہے، اس جھے جس ان دو بیکروں کے ملاوہ چند دوسرے پیکر بھی جی میں ان دو بیکروں کے ملاوہ چند دوسرے پیکر بھی جی جی میں ان دو بیکروں کے ملاوہ چند دوسرے پیکر بھی جی جی میں ان جی کئور ہے جول پر بوار کار تک ، شیو کی جائب تکتابوانا ندن ، جیداور وجید (داسیاں) شیر و نجے واور کئی دیو تاؤں کے بھی دکھانی دیتے ہیں ان جی کئول کے پیول پر بھی شیونگ ، شیر کے افعال مظاہر کی ملامتوں کی صور توں جی مطبور تیں جو و تیز ہو کئی ، عورت میں مظاہر کا پورا ممل لائم ہے جوشر کی پانچ صور توں جی جو و تر ہے۔ کئول اور لگم ۔۔۔ بونی ، عورت، شعنی کی جس ممل کی ادفع صورت کو ظاہر کرتے ہیں ، مظاہر کا پورا ممل لائم ہے جوشر کی پانچ صور توں جی جو و تر ہے۔ کئول اور انگم ، جنہ باتی باطنی رشتوں کی اختیافی معنی فیج کے اختیاف کی اختیاف کی انہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ بیاتی باطنی رشتوں کی اختیافی معنی فیج رہے ہو کہ ہو رہ کا گات اور ان آبادہ بی تھی ہو گئی ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو ک

ہندو ستانی مصوری اور مجسمہ سازی میں 'ہاں' میتھن، تری مورتی اور شیولنگ کے ساتھ نندراج کا آرج ٹائپ بھی ہدئت ہے بیدار اور متحرک ہوا ہے، فنون کی تاریخ میں ایسامعنی خیز متحرک پیکر نہیں ملتا جس ہے وجود کی مابعد الطبیعاتی ہم آ بنگی اور مطابقت انتہائی پُر اسر ار آ ہنگ کے ساتھ سامنے آئی ہو۔ تخلیق، تحفظ اور تباہی کے تین مختلف آ ہنگ اور ان کی وحدت نے فنِ مجسمہ سازی کو عروج بخشا ہے غالبًا اس لیے بھی کہ سے تیزں آ ہنگ اید کی اور کا کناتی مزاج کے آ ہنگ ہیں۔

'نندراج کاوجوداییا مظہر ہے کہ آوازاور خاموشی کو علیحدہ کر کے دیکھا نہیں جاسکا۔ یہ ہندوستانی تہذیب کاایک عظیم علانیہ ہے جس سے کا نات اور ذات لا محدود کی وحدت کا علم ہو تا ہے، دائرہ، چکر اور رقص آئ ہم آہنگی کو پیش کرتے ہیں۔ عظیم تر نغمہ ریز چکر نے تخلیق اور خالق یا عناصر اور بستی مطلق کے رشتے اور ان کی وحدت کا شعور عطا کیا ہے کا ننات کی تخلیق اور اس کے ارتقاکا عمل (سرشی) تمام حسن و جمال کے ساتھ کا کنات کا قیام اور اس کا تحفظ (سیستھی) کا کنات کو توڑ دینے اور بھیر دینے کا عمل (سم ہارا) عناصر کو اپنے باطن میں سمیٹ لینے کا عمل (تر بھو) اور عناصر کو آزاد کرنے، اور ہر شے کو اعلیٰ ترین منز ل پر لے جانے کا عمل (انوگرہ)۔ ان پانچوں آہنگوں کی معنویت کو فن مصور کی اور فن مجسمہ سازی نے مختلف عہد میں چش کیا ہے اور ان کو ہر ہما، وشنو، رور ، مہیشور اور سداشیو کی صور تیں عظامی ہیں۔ شیو لنگ کی تمام جہتیں نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علامتیں عظیم تر جمالیاتی علامتیں ہیں۔ نے راج اور شیو لنگ دو نوں علام کا کنات کی علامتیں ہیں جو خو د کا کنات اور ماراتے کا کنات بن گئی ہیں۔



منگادھار شیر (شیو کے سر پر منگا کے اتر نے کامنظر )(ایلیفنا)

مختلف علاقوں میں نٹ راج کے کئی روپ ملتے ہیں، بنگال میں نصف انسان اور نصف سانپ کے پیکر بیتھور کے روپ میں جلوہ انر ہیں، یہ نٹ راج کی وہ صورت ہے جس میں تخلیق اور تباہی کو اہمیت دی گئی ہے۔ دکن میں نٹ راج اپنی تمام جہتوں اور جلوؤں کے ساتھ ملتاہے۔ بعض علاقوں میں ناندن (بیل) کو اہمیت دی گئی ہے اور کچھ علاقے ایسے ہیں جہاں ناندن کی جگہ چھوٹے قد کے لوگ یابالشتے مطتے ہیں۔ کالی کے رقص کو نٹ راج میں جذب کیا گیا ہے اور وصدت کا احساس دیا گیا ہے۔

گودی ملام میں دوسری صدی قبل مسیح کامجسمہ شیوا پنے لنگ میں ست واہنا آرٹ کاعمدہ نمونہ ہے۔ اس کی سب سے بوی خصوصیت ہے ہے کہ اس میں ویدی اور اس کے بعد کے عہد کے تجربوں کی آمیزش ملتی ہے۔ اگنی اور رور کے ساتھ یاکشاکی آمیزش کا نمونہ ایک ایسے عنوان کی حیثیت رکھتا ہے جو شیولنگ کے تعلق سے بنے تجربوں کی خبر دیتا ہے۔

ا بلورا میں شیر کے رقص کے تین پہلود کا تاکہ عہد کی کاوش ہے،ای عہد کا ایک اور پیکر ہے جس میں شیو کے دو پہلو (مر داور عورت)
نمایاں ہیں،کا کات کے خالق کی دوصور تیں ملتی ہیں۔وہ ماں بھی ہے اور باپ بھی،کاتی سام عہد میں شیو کے رقص کے تین پہلوؤں کو خاص اہمیت دی
علی ایس شیو کی تین صور تیں توجہ طلب ہیں نبوانی پہلو اس میں جذب ہے، نیشل میوزیم نئی دبلی میں چولا عہد (بار ہویں صدی) کا نتیمور (ایستادہ)اور شیو (بیٹے ہوئے)اور پالواعہد کے شیو (بیٹے ہوئے) (ساتویں صدی) کے پیکر خاص توجہ جا ہے ہیں۔



"ارده ناري ايثور" (شيو كاليك بيكر) وحدت كائنات كي جمالياتي علامت! (ايليفلا)

پالوادور میں شیواور ناندی کا مجسمہ ملتا ہے۔ کنتی کے مندر میں شیو، وشنواور برہا کے پیکر توجہ طلب ہیں،اس دور میں شیواور وشنو کے ساتھ دیوی کا پیکر بھی ملتا ہے۔ پالواغار کے مندر میں جہاں برہا، وشنواور تنیش کے مجسمے ہیں وہاں نٹ راج بھی ہے۔اس مندر کے پیکر پالواعہد کے پیکر وں سے زیادہ جاذب نظر ہیں، ممکن ہے اس کی ایک وجہ سے ہوکہ ترومالیا پورم کے پیکروں میں سادگی کا حسن عروج پرہے۔

سیٹور کے بعض ایے پیر بھی ہیں جن میں نٹ راج اپنی واضح جہتوں کے ساتھ ظاہر ہواہے اور سانپ صرف علامت کے طور پر،اس سلسلے میں پال عہد (وسویں صدی) کانتیٹور جو ڈھاکہ میوزیم میں ہے دیکھا جاسکتا ہے۔ یہ ہندوستانی تہذیب کا ایک انتہائی قیمتی مجسہ ہے جس نے فنکاروں کو متاثر کیا ہے۔ یہ روایت بھی ہے اور تجربہ بھی،نٹ راج کی معنویت جمالیاتی جہتوں میں سمٹ آئی ہے۔

کلگ مالائے مندر میں پھر کو تراش کر شیواور پاروتی کے پیکر خلق کیے گئے ہیں،اس جسمے یں شیو پاروتی کے ساتھ ہیٹھے ہیں،ای طرح ہر دور میں شیونٹ راج اور شیولنگ کوفنکاروں نے اپنے احساس و تصور ہے قریب ترمحسوس کیاہے۔

تیر ہویں صدی میں بھی جنوبی ہند میں شیواور اوما کے جسے بے ،علامتوں نے شیو کی معنویت کو پھیلایااور اس کی جہتوں کااحساس عطاکیا، پچہ (سکند) کول،اوما کے چیرے کاسکون، سانپ، شیو کاسر چاند جیسا، بچے کے ہاتھ میں پھول، شیو کے ایک ہاتھ میں کلہاڑی، دھتورے کا پھول، یہ سب

معنی خیز علامتیں ہیں۔

ستر ہویں صدی میں راجستھان کے چار چہروں والا شیو غیر معمولی مجسمہ ہے، چار مختلف مظاہر توجہ طلب ہیں لیکن ساتھ ہی پانچویں چہرے کا بھی احساس ملتاہے۔وویو گی کاچپرہ ہے جو نظر نہیں آتا،اس مجسمہ کابیہ تاثراتی ردِ عمل غیر معمولی ہے۔

ای عہد سے شیر ، نٹ راج اور شیولنگ تینول پیکرول کی طرف فاص توجہ دی گئی ہے۔افھار ہویں صدی میں جنوبی ہند کا شیونٹ راج خلق ہواجو ہر شے کے تحرک کامر کزاور ہوگ کا نقطہ عروج بن کر سامنے آیا، رقص دائیں جانب سے بائیں جانب، بایاں پاؤل کمرتک اور بایاں ہاتھ سینے تک اٹھا ہوا، بایاں یاؤں آزادی (انوگرہ) کا اشارہ اور سانب، تخلیق کی علامت!

ا بھی حال میں ڈاکٹر تاکایاسو بھو چی (Takayasu Higuchi) نے کابل سے تمیں کلومیٹر شال تاپا سکندر (سکندر کی پہاڑی) میں شیو پاروتی کا مجسمہ دریافت کیا ہے جوان کے خیال کے مطابق آٹھویں صدی کا ہے۔اس پہاڑی پرایک شہر آباد تھا جس کے آٹار موجود ہیں،اس جسے پر برجمی رسم خط میں دیو تاؤں کے شیک عقیدت کا ظہار کیا گیاہے۔

شیو کو پہلے اور سب سے بڑے ہوگی کی صورت میں بھی پیش کیا گیا ہے جو کیلاش کی چوٹی پر بینھا عبادت اور مراقبے میں گم ہے۔ یہ شیو ک عبادت ہی کا نتیجہ ہے کہ دنیا اپنے محور پر گھوم رہی ہے۔ جنامیں چاند نظر آرہا ہے اور وہیں سے گنگا بہدر ہی ہے۔ دونوں آنکھوں کے درمیان ایک تیسری آنکھ ہے جواس کی درون بنی اور دانش مندی کی علامت ہے۔ کا کناتی سندر کے مفتصن کے بعد جوز ہر باہر نکلا تھا اسے شیو نے پی لیا تھا تا کہ تمام اشیاء و عناصر زندہ سلامت رہیں اس کے ساتھ یار وتی بھی ہیں جوان کی دفیقہ حیات ہیں اور وہ بیل بھی جوناندی کے نام سے معروف ہے۔

شیوا پی داخلی توانائی سے خودا پی ذات کو کی حصوں میں تقییم کردیتا ہے ایک جگہ ایک ہوگ کی طرح خاموش نظر آتا ہے ،دوسر کی جگہ نٹ راج بن کر رقص کر تارہتا ہے ، تیسر کی جگہ لنگ میں تبدیل ہو جاتا ہے ، چوتھی جگہ اردھ نارایشور بن جاتا ہے بعنی نصف عور ت اور نسف مرد، پانچویں جگہ تانڈور قص سے ساری دنیا تاوہ کر دیتا ہے ،ساری دنیا اور تمام اشیاء وعناصر کو اسپنہ باطن میں تھینج لیتا ہے۔اس کا کیک اور اہم روپ ہے اور وہ ہے کرویا استاد کاروپ،اس روپ کو ''دکھفن مورتی '' کہتے ہیں بعنی دکھن کی جانب رخ کیے ہوئے ایک بڑے کروکا فرض نبھانے والی مورتی ، جہاں شیوکا ایک یاؤں ایسے تخت بر ہوتا ہے اور دوسر ایاؤں زمین برا

تمل ناڈو میں شیو کے تین روپ ملتے ہیں،ایک روپ' پی '(مالک)کا ہے دوسر ا'روح' آتما (پو)اور تیسر اروپ ماۃ ہ کا۔ تمل ناڈو میں شیو محبت کا پکیر ہے، علم کاسر چشمہ ہے، شیو کا تمام عمل انسانیت کی بھلائی کے لیے ہے۔ لِنگیا یئٹ (Lingayats) شیوننگ کو سب سے زیادہ اہم تصور کرتے ہیں، مورتی یوجا کے خلاف ہیں، شیو کے پیکر بھی انھیں پند نہیں وہ صرف شیوننگ ہے بیار کرتے ہیں۔

'تانتر' نے 'پرش'اور 'پراکرتی' کے لیے شیواور شکتی کے 'امیجز' کو اپنایازاوییر 'بیونی' کی علامت بنااور شکتی کا پیکر اس میں جذب ہو گیا (کالی یانتر )پراکرتی یافطرت کی توانائی 'یونی' سے پیچانی جانے گلی اور شیو پرش کا پیکر بن گیا، بے جان (شو) پیکر کہ جسے شکتی زندہ اور بیدار کرتی ہے۔

'تانتر' نے بتایا کہ جب مر دعورت میں جذب ہوتا ہے تو دراصل شیو فکتی میں جذب ہوتا ہے اور جذب ہوتے ہی پانچ جہتوں کو لیے ایک ستارہ وجود میں آتا ہے لینی روشنی اور چمک پیدا ہو جاتی ہے۔ لذت اور مسرت کی دنیا حاصل ہو جاتی ہے۔ بیپانچ جہتوں والاستارہ دراصل زندگ کے پانچ عناصر کی جانب اشارہ کرتا ہے، عورت اور مرد کے ملتے ہی دھرتی (کشتی) پانی (آب) توانائی (تیجا) ہوا (ماروت) اور مکاں (ومن) ایک وحدت کی صورت اختیار کرلیتے ہیں۔ یہ وحدت شیو فکتی کے ارفع تیج ہوں کی وحدت ہے۔ تا نتر نے شیو کے نام سے جانے کتنے منتر کھے ہیں۔

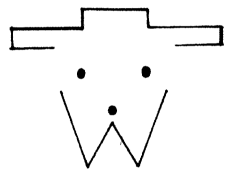
# عورت کے مجسمے



بندوستانی مجسمہ سازوں نے 'عورت' کو بھی ایک بنیادی موضوع بنایا ہے ،ماں کے پیکر تراشے میں ،حسن کو مجسم کرنے کی کو شش کی ہے ،اسطور کے جال و جمال کو بنیادی جو ہر بناکر عورت کے مختلف مجسے بنائے ہیں۔ مختلف روپ پیش کیے ہیں ،دیویاں عورت کے جسم کے جلوؤں کو ہے ،اسطور کے جال و جمال کو بنیادی جو ہر بناکر عورت کے مختلف مجسے بنائے ہیں۔ مختلف میں۔

عورت اور در خت کاو صدت کا تجربہ مجمعہ سازی اور مصور کی کے فن میں بڑا قیمتی تجربہ رہاہے۔ در خت اور عورت، دیوی، ماتایا ماں کا عظیم جنی تصورہے جو لکیروں، رنگوں اور پھروں میں تخلیقی صورت میں جلوہ تر ہواہے۔ یہ انتہائی قدیم جنی پیکریا'' آرچ ٹائپ'' ہے جس کی تصویریں ہردور میں بنائی گئی ہیں۔ پچاس سال قبل مسیحال کے پیکر کاایک نموندد کن کالج کے آرکیالوجی کے شعبے (یونا) میں ہے اس کی صورت ایس ہے۔





عورت کے جسم کاجلوہ او جود کا آہنگ جسم کے تحرک میں نمایاں! (محجور اہو)

عناصر قدرت ہے ہم آ بھی کا قد مج احساس ہر دور میں رہا ہے البذااس پکر کو ہمیشہ اہمیت دی گئی ہے۔ اس کے نقد س کا احساس ہمیشہ رہا ہے۔
'ال' کو مختلف صور توں میں دیکھنے اور اس عظیم پکر کو مختلف انداز میں پانے کی آرزو غیر معمولی ہے۔ اس کی کئی جبتیں نمایاں ہوئی ہیں۔ بعض آمو یہ وی اور جسموں کودیکھتے ہوئے اس بات کی پہچان مشکل نہیں ہوتی کہ 'عورت اور در خت ' دونوں اپنی منفر د حیثیت رکھتے ہیں لیکن دونوں ایک دوسرے میں جذب ہیں۔ عورت کی صورت اگر چہ واضح ہے لیکن دوسرے میں جذب ہیں۔ عورت کی صورت اگر چہ واضح ہے لیکن دوسرے میں جذب ہیں۔ عورت کی صورت اگر چہ واضح ہے لیکن اس کے دونوں بازو در خت کی شاخوں کی طرح آ اجرے ہوئے ہیں ، اکثر پکر وں میں اس کے بازو بیل کی مانند برجتے اور چڑ جے نظر آتے ہیں۔ اکثر جسم کے بی و خم کا یہ عالم ہے کہ در خت کا تناعورت کا جسم بن گیا ہے اور بات اس صد تک نہیں ہے عضو کی خمیدگی اور جسم کے بی و خم کے آ ہنگ کا جو

ار تباط ہے و ور حدت کا جمالیاتی احساس عطاکرنے میں پیش پیش ہے۔

ار تباط باہمی کا جمالیاتی تجرب اس وقت اور پختہ ہو جاتا ہے جب در خت کے پھولوں اور عورت کے لیاس اور زیورات میں ہم آ جنگی کا جمالیاتی احساس جلوہ بنتا ہے اور عورت کے جم اور در خت یا پودے کی گا نظوں میں جمالیاتی جس مماثلت پیدا کرتی ہے۔ پچھ پیکر ایسے ہیں جن میں عورت، در خت یا پودے کی جانب بھی ہوئی ہے، پچھ ایسے ہیں جن میں وہ در خت یا پودے کی جانب بھی ہوئی ہے، بچھ ایسے ہیں جن میں وہ در خت یا پودے کی جانب بھی ہوئی ہوئی دوں کو چھوتی ہوئی دکھائی دیتی ہے اور پچھ ایسے ہیں جن میں وہ در خت یا پودے ہیں جن میں وہ در خت یا پودے ہیں جن کی ہوئی یان پر بے اختیار چڑھتی ہوئی نظر آتی ہے۔



عور تاور در خت



عورت اور آہنگ زندگی( کونار ک)،سوریه مند ر1240 ، )

شالی بند کے پہاڑی ملاقوں اور خصوصا بھالہ کے قریب کے علاقوں میں 'ماں' کی عبادت کو ابتد او ہے اہمیت حاصل رہی ہے۔ درگا، کالی، پھندا، مانیشا اور مرویٹی وغیرہ کے جسے ان علاقوں میں بڑے متبول رہے ہیں ،ان کی پرانی تصویروں کے علاوہ کانس پھر اور تا ہے جسے بھی ملے ہیں۔ 'عظیم ماں' کو فذکاروں نے طرح طرح طرح سے پیش کیا ہے۔' ماں' کے پیکر عموماً لیے ہیں جن میں وہ شیر پر سوار ہیں، تھینے کی شکل کے عفریت پر حصلے کر رہی ہیں، گرون میں کھوپڑیوں کی مالا ہے ہتولی (شملہ) کے آٹھویں صدی کے پھر کاجو مجسہ ملاہا اس میں درگائی خصوصیات کو اجا ارکرنے کی کو شش کی گئی ہے۔شیر پر ہیٹھی ہیں اورشیر جیسے نہایت آرام ہے سورہا ہے۔ورگائے جسم کا توازن متاثر کر تا ہے۔قدیم فکاری کا کیک عمرہ نمونہ ہے،

زیورات بہت ہم ہیں ، باتھ میں ترشول ہے۔ چاروں بازوؤں کی تفکیل ایس ہے کہ پورے پیکر کی ہم آ بتگی اور زیادہ جاذب نظر بن گئی ہے۔

'ماں' کے پچھ پیکرائیے ہیں جن میں شخصیت کی غضب ناکی بہتر طور ظاہر ہوئی ہے، مہشیام دین کاوہ مجمد عدہ مثال ہے جواتر پردیش کے

'کان' کے پچھ پیکرائیے ہیں جن میں شخصیت کی غضب ناکی بہتر طور ظاہر ہوئی ہے، مہشیام دین کاوہ مجمد عدہ مثال ہے جواتر پردیش کے

'کان سے دریافت ہوا ہے۔ تھینے (عفریت) کودم سے پکڑے ہوئی ہیں اور اس کی گردن اُن کی گرفت میں ہے۔ دھر تی ماں کے قدیم مجموں اور

تصویروں میں چبروں کے تاثرات مختلف ہیں۔ بیشل میوزیم (نئ دہلی) میں بارہویں صدی (چولا عبد) کے جسے 'دیوی' پاروٹی ( میٹھی ہوئی) کالی

(گیار ہویں صدی) گنگامیا (گیت عبدیا نچویں صدی) کوایک ساتھ دیکھتے تو چبروں کے تاثرات کافرق واضح ہوجائے۔



بإروتى



عورت کے جسم اور اس کے تحرک کا جمال (و شوانا تھ مندر، محجور اہو)



' و هرتی ماں' کے پیکروں میں تحفظ دینے کا نداز بہت ہی واضح طور نظر آتا ہے، چہرے پر ممتااور وجود کی معسومیت دونوں کی پہچان ہوتی ہے۔ ممتا' پورے پیکر کی روح ہے۔

> ' عظیم ماں' کے کئی نام میں ، لکشمی کو جن ناموں ہے یاد کیا جار ہاہے اور اب بھی یاد کیا جاتا ہے ان میں چند سے ہیں۔ میں ککشمیر در الکشمیر سے سکتر کے میں میں دیکھی میں ایک ان مطالق ان کے اس محکم میں ایج ککشمیں ایج ککشم

سری، کشمی، مہاکشمی، سری سکتی، (رگ وید)ایشوری، پدما، کملا، مجگوتی، لوک ما تا، شکتی، گره ککشمی، داج ککشمی، ویر ککشمی، دهن ککشمی، ویج ککشمی، دهنیالکشمی، بھاگیہ ککشمی، وکشالکشمی وغیر ہ۔

ہندوستان کے بعض ایے جسموں کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ یہ پیکرانسان کے چبرے اور اس کے جہم کی تفصیل نہیں بلکہ عظیم مال یا ذات اولین کے وہ آئیے بیل جن میں عورت اور مروکو علیحدہ کر کے ویکھا نہیں جاسکتا، کا نماتی عشق کے جنی شعور نے اپنے پیکروں کی تفکیل کی ہے، آئکھیں جو پچھ دیکھتی ہیں اس منزل تک بات نہیں ہوتی بلکہ اس سے کہیں آئے مابعد الطبیعاتی سطح اپنی طرف کمینچی ہے۔ 'آئھ ہاتھ کا نمات اور 'مکاں'کو اپنی کرفت میں لیے ہوئے ہیں اور علامتی حیثیت رکھتے ہیں۔ فذکاروں کی واضی بیداری ہی اہمیت اختیار کرلیتی ہے۔ فذکاروں کے متحرک وجدان نے مٹی، لکڑی، تانبہ اور پھروں کوغیر معمولی تخلیقی اظہار کاذر بعہ بنایا ہے، وجدان یا'وژن' ہی رہنما ہے۔ قدیم فذکاروں کاوژن ہی آنے والی نسلوں کے فذکاروں کی میراث سے فیض حاصل کرتے ہوئے فنکاروں کی میراث سے فیض حاصل کرتے ہوئے فنکاروں کے دیکاروں کی میراث سے فیض حاصل کرتے ہوئے فنکاروں کے دیکاروں کی میراث سے فیض حاصل کرتے ہوئے فنکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کی میراث سے فیض حاصل کرتے ہوئے فنکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کے دیکاروں کی میراث سے میں۔

جسم کے تین بیداری کی مثال بھی آ سانی ہے نہیں مل سکتی اس لیے کہ فذکاروں کی ذہنی تربیت میں جہاں نہ ہبی اور فلسفیانہ خیالات وافکار نے حصہ لیا ہے وہاں 'یوگ' کی عملی تعلیم نے بھی بہت نمایاں حصہ لیا ہے۔ 'یوگ' کے مطابق زندگی کے تحرک کا نحصار ہزاروں آئزرگا ہوں ( ۱۶ ی ) پر ہے اور ہر شے اپنی روح ( پران ) رکھتی ہے، جسم کے اندر کئی چکر ہیں جنگے تجربوں ہے انسان نے اعضاء کے غیر معمولی عمل کو سمجھا ہے اور سانسوں میں باطن کی تمام قو توں کو جمع کر کے ان کے عمل کو اپنے اختیار میں رکھا ہے۔ حدور جہ بیدار حواس نے تمام قو توں کو داخلی اضطراب اور اندرونی میں باطن کی تمام قو توں کو بیچا نے میں مدد کی ہے جسموں کی تخلیق میں انسان کاوہ جسم اہمیت رکھتا ہے جو سانسوں کی حرکت کے ساتھ زندگی کے بہناہ تحرک کا احساس کھتا ہے جو داخلی طور پر بیدار ہوتا ہے بھیلتا ہے ، سمٹتا ہے۔

سانسوں میں قوت حیات سٹ آتی ہے تو جسم کارَس ہر جانب پھیلتا ہے یا پھیلتا محسوس ہو تا ہے۔ 'پران' جس پر زندگی کا انجائی فنکارانہ در جہ متحرک ہو کر جسم کی تمام لبروں سے رشتہ قائم کر لیتا ہے اور اپنے تحرک کا احساس عطائر نے لگتا ہے مجسمہ سازی ای تحرک کا انجائی فنکارانہ اظہار ہے جواعلی سطح پر جمالیاتی مسر توں ہے آشناکر تا ہے۔

آ تھویں صدی کا تراشاہوا 'عظیم ماں کا جو مجسمہ بھو نیشور (اُڑیسہ ) ہے دریافت ہوا ہے اعلیٰ فزکاری کا نمونہ ہے۔ اس جسے میں کم دہیش وہ تمام او صاف موجود ہیں جن کاذکر کیا گیا ہے۔ یہ فنی روایت کا نشان بھی ہے اور مابعد الطبیعاتی تصور ات کا آئینہ بھی۔

" در گاعفریت کوختم کر رہی ہیں " یہ موضوع بھی ہے اور نقش بھی!" مار کنڈید پران " کے مطابق اس عفریت کو دیو تا نگلست نہ دے سکے نو انھوں نے اپنے قبر کواپلی سانسوں کی بے پناہ تپش میں تبدیل کر دیااور اس کی صورت شعلوں کی بے پناہ قو تو ں ( تیجوں ) کی ہو گئی اور ان سے 'عظیم ماں کا پیکر امجرا۔ 'عظیم ماں 'میں تمام دیو تاؤں کی تو تیں جذب ہو گئیں اور انھوں نے اس عفریت کو شکست دے دی!

اس مجسمے کی تصویر میرے سامنے ہے' درگا' یا عظیم ماں کے جسم کے متحرک اور اعصابی کیفیتوں کو جس فزکارانہ انداز میں پیش کیا گیاہے اے دیکھتے ہوئے فزکاروں کی ذہنی کیفیتوں کا ندازہ کرنا مشکل نہیں ہو تا۔ایہالگتاہے جیسے وہ خودان طاقتوں اور قوتوں کو محسوس کررہے تتے اوران کی



در خت اور عورت

اعصابی کیفیتیں ان سے مخلف نہیں تھیں۔ اس جیسے کی سب سے بڑی خصوصیت میہ ہے کہ فنکاروں نے 'عظیم ماں' کے جہم کو پورے کینوس کا جو ہر تھوں کے اور متحرک اور اعصابی کیفیتوں اور دوسر سے پیکروں اور اشاروں سے اس پیکر کے جو ہر کو پھیلانے کی فنکارانہ کو شش کی ہے۔ فن اور عقید سے کہ ہم آ ہنگی کو متاثر کیا ہے، چہرے پر کسی قتم کا کوئی تناؤییں ہے، باطن کا سارا تناؤ متحرک جہم میں ہے۔ چہرے پر نری معمومیت اور سکون اور متاہے۔ اعصابی کیفیتیں ایسی ہیں جن سے اندازہ ہو تاہے کہ ایسے عمل سے کامیابی بیٹی ہے لہذا چہرے پر نرمی اور سکون کی وجہ سے بھی فتح کا بیقین ہے لہذا چہرے پر نرمی اور سکون کی وجہ سے بھی فتح کا بیقین ہے۔

'درگا کا ایک پاؤں عفریت کے سیدھے ہاتھ کی ہتھیلی اور اس کی پشت پر ہے، کمرے جسم پھھ جھکا ہوا ہے۔ بایاں پاؤں عفریت کے پیچھے سہارا ہے، ان کے آٹھ ہاتھ مختلف علامتوں کے ساتھ ظاہر ہیں جن میں تیر کمان، سانپ، ڈھال وغیر داہم ہیں، یہ سب عظیم ماں کی باطنی توت کے مظہر ہیں، زیورات صرف آرائش کے لیے ہیں۔ بہت کم زیورات ہیں، جو ہیں وہ جسم پر مختلف حصوں کی طاقت کو ظاہر کررہے ہیں، خوبصورت مظہر ہیں، زیورات صرف آرائش کے لیے ہیں۔ بہت کم زیورات ہیں، جو ہیں وہ جسم پر مختلف حصوں کی طاقت کو ظاہر کررہے ہیں، خوبصورت آرائش کے لیے ہیں۔ بہت کم زیورات ہیں، جو ہیں وہ جسم پر مختلف حصوں کی طاقت کو طاہر کررہے ہیں، خوبصورت آرائش کے لیے ہیں۔ بہت کم زیورات ہیں، جو ہیں وہ جسم پر مختلف حصوں کی طاقت کو طاہر کررہے ہیں، خوبصورت کو بھی سوایا گیا ہے، اس کی

اعصابی کیفیتیں بھی توجہ طاب ہیں۔ اس جمالیاتی پیکر میں جو جھاؤ، اندرکی جانب جاتی ہوئی اور اندرکی طرف جھکی ہوئی کیسری Concava) (Curve جانگھ کی محد ب اور بھینی ہوئی کیفیتیں اور عفریت کا افقی جبڑے کا جو نقش ہے جاذب نظر ہے۔ اس جسے میں عفریت کا پرسکون چرہ سوالیہ نشان بن جاتا ہے ، وہ عفریت کہ جے دیو تاخیم نہ کر سکے اے درگا ختم کر رہی ہیں اور وہ پرسکون صالت میں قتل ہورہا ہے۔ وراصل اس کے چہرے پر جو سکون اور اطمینان ہے وہ ختم ہو جانے یا قتل ہو جانے کی آرز و کا اشارہ ہے۔ اس سلسلے میں دویا تمل خور طلب ہیں۔



(1) درگایا عظیم ماں کا تنات اور ماورائے کا تنات کی توانائی کی مظہر میں۔ دیو تاؤں کے غضب کاسانسوں کی بے پناہ تپش میں تبدیل ہو نااور تپش کا شعفوں میں بدل جانااور ان سے عظیم مال کے پیکر کا ابھر ناای حقیقت کی طرف اشارہ ہے۔ 'عظیم مال کا کنات کی وحدت اور ماورائے کا کنات کی توانائی سے ملیحدہ نہیں ہیں۔ دیو تاان سے علیحدہ نہیں ہیں۔

اور

(2) بنیادی مقصدروج کی آزادی ہے۔ 'مارکنڈیہ پران' کے مطابق عفریت بھی روح کی آزادی اور 'سورگ' (جنت) کا متلاشی ہے البندااس کی تمناہے کہ وہ عظیم مال کے ہاتھوں قتل ہوتا کہ اسے آزادی نصیب ہو، 'ویوی' اسے ختم کر کے آزادی عطا کررہی ہیں، یہی وجہ ہے کہ اس کی آرزوچبر سے کاسکون بن گئی ہے۔

ہندہ ستان کے جمانیاتی پیکروں میں 'عورت' تخیق اور حرکت کی علامت رہی ہے۔ ہندوستانی بابعد الطبعات کا تقاضا بھی یہی تھا، عورت تخیق کاسر چشمہ اور تحرک کی علامت ہے ، محبت، تمنا، شفقت اور زندگی کی اطلی اقدار سے پیاراس کی بنیاد کی خصوصیات ہیں۔ 'کنول' سب سے عمدہ جمانیاتی علامت ہے۔ 'باں' اور 'کنول' بمیشہ ایک دوسر سے میں جذب رہے ہیں۔ کشمی کے پیکر کے ساتھ کول کی تصویر کشی کی لحاظ سے ہمیت رکھتی ہے۔ شیو را مورتی کا یہ خیال در ست ہے کہ ہندہ دیو بالااور ہند و آرٹ میں ان دونوں کی الو ہیت اور حسن اور خوشبو کو ملبحہ ہ کر کے دیکھی مشکل ہے۔ شیو را مورتی کا یہ خیال در ست ہے کہ ہندہ دیو بالااور ہند و آرٹ میں شہد ہے اور اس کے ساتھ وودودھ کے سمندر اور ندیوں میں مین مہتر ہو تاہے ، کبھی اس کے ملبح میں کنول کے خوب صورت پھول ان کی مند الجمرتی ہے۔ آئول' کی مند الجمرتی ہے دوپر ار کول اس کے ہاتھ میں ہو تاہے ، کبھی اس کے ملبح میں کنول کے خوب صورت پھول ہوت ہیں ،خوداس کارنگ ' نول' کی مائند ہو تاہے اس کے وہید مال کہیں کہی جاتی ہیں منول کی قدیم ترین علامت نے بوائر اسر ارسفر کیا ہوت ہیں ،خوداس کارنگ ' نول' کی مائند ہو تاہے اس کے وہید مال کئیں مثل نہیں متی۔ منول کی قدیم ترین علامت نے بوائر اسر ارسفر کیا ہی مثال نہیں متی۔

'عظیم ہاں' مہر بان اور رحمتوں کاسر چشمہ تو ہیں لیکن ساتھ ہی وہ ہری اور بدتر قدروں کے خلاف قبر بن کر لیکتی ہیں ایسے لمحوں میں بھی کا ئاتاور ہاورائے کا ئنات کی ساری قو تیں ان میں سٹ آتی ہیں۔

ہندو ستانی صنمیات میں درگام کرتی ہیں۔ 'پراکرتی اور ابھائرتی' کے روپ میں ذہردست نسوانی توانائی کااظہار کرتی ہیں۔ ہمالہ کی بنی پاروتی کے روپ میں ان کی شادی شیو ہے ہوتی ہے۔ کارتک اور سخیش دونوں ان ہی کے بینے ہیں۔ عفریتوں کو ختم کرنے کے لیے درگانے جانے کتے جنم لیے۔ ان کانام درگا کیوں ہے اس سلسلے میں ایک اسطور کی کہانی یوں ہے کہ ایک رشی نے ان کے بینے ہے دریافت کیا ''بہ ہتا ہو تمہار کیاں کانام درگا کیوں ہے ''کار تک نے بتایا کہ اس نام کا ایک عفریت تھا جو پر ہما کا بھٹ بن گیا اور بر ہما کا آشر واد ملتے ہی ایک بہت ظالم حاکم کی صورت نمودار ہوا۔ میتوں دیا پر جفنہ کر ایا، اندر، وابع، چند رہا، آئی، ورون، ردر، سوریہ سب پر قابض ہو گیا۔ رشی منیوں کی بیویوں کو مجبور کر تاریا کہ وہ اس کی تحریف میں نفحے سنا میں، اس نے سورگ ہے تمام دیو تاؤں کو جنگلوں کی جانب بھیج دیا۔ ویدوں کا پڑھناروک دیا۔ دریاؤں کے رخ مرگئے۔ آگ اپنی توانائی ہے محروم ہو گئی۔ تمام تارے گم ہو گئے، وہ خود بادل بن جا تا اور جہاں چا ہتا ہارش لے آتا۔ موسم کے بغیر در خت اور پودے پھل پھول و سیخ گئی، سب پر اس کاخوف طاری تھا۔ سارے دیو تاشیو کے پاس آئے اور طالات بتائے۔ شیونے پاروتی ہے کہاوہ جا تمیں اور اس عفریت کو جاہ کر دیں۔ عفریت درگا خوف طاری تھا۔ سارے دیو تاشیو کے پاس آئے اور طالات بتائے۔ شیونے پاروتی ہے کہاوہ جا تمیں اور اس عفریت کو جاہ کر دیں۔ عفریت درگا جنہ میں بین بری فوج روانہ کی گیاں پاروتی کے اس میلی بری فوج روانہ کی گیاں پاروتی نے کہانی بری دیور کی کہانی بہت د کیسے ہے۔

چوں کہ در گانے عفریت سے لڑتے ہوئے دس صور تیں اختیار کی تھیں اس لیے ان کے مجسموں اور تصویر دں میں مختلف صور تیں نظر

آتی ہیں۔ مار کنڈے پران میں دوعفریتوں کے نام' شوممھو'اور' نیشممھو' دیے گئے ہیں۔ در گا کی دس صور نوں کی تفصیل دلچسپ بھی ہےاور جیرے انگیز بھی۔ ہر صورت ایک کہانی لیے ہوئے ہے۔

بھگوتی یادر گاکا ایک روپ کالی بھی ہے۔ کالی کی صورت میں درگانے اپنی فتح کا جشن اس طرح منایا کہ وہ مسلسل رقس کرتی ہیں، رقس کی دھک ہے دھر تی کرزنے گئی، شیو پریشان ہوگئے، کالی کے پاس پہنچ گزارش کی پھر ہی رقص رک ٹیالیکن پھر یہ رقص بری شدت ہے شرو ٹا ہو گیا، شیونے ویکھا کہ کالی مردوں کے جسم پر رقص کررہی ہیں البند ابہتر ہے وہ بھی مردوں کی صف میں مردہ بن کر ایٹ جا ہیں۔ وہ مردہ بن کر ایٹ گئے، کالی ان کے جسم پر بھی رقص کر رنی ہیں، اچا بھی اخسیاس ہوا کہ وہ اپنے شوہر کے جسم پر رقص کررہی ہیں، رک سیس ملی کی کھی رہ گئیں، اچا بھی اخسیاس ہوا کہ وہ اپنے شوہر کے جسم پر رقص کررہی ہیں، رک سیس میں اور دہ ہوں ہیں، ایک ہا تھ ہیں، ایک ہا تھ سے عفریت کے بالوں کو بگڑے ہوئی ہیں، ووسر ہا تھ سے آثر واود ہے رہی ہیں، علم پیکروں میں کالی کارنگ سیاہ ہوئی ہیں، زبان ہا ہر کو نگل ہوئی ہوئی ہیں۔ جسم پر ہودہ رک نانگ ان ک کو پڑیوں کا بار پہنے ہوئی ہیں، زبان ہا ہر کو نگل ہوئی ہوئی ہیں۔ جسم پر ہودہ رک نانگ ان ک کے جسم پر ہودہ رک نانگ شیر کے جسم پر ہودہ رک نانگ شیر کے جسم پر ہودہ رک نانگ ان ک کے جسم پر ہودہ رک نانگ ان ک کارنگ ہو ہی جانے کتنی صور تھی ہیں۔ جسم پر کالی کی بھی جانے کتنی صور تھی ہیں۔ جسم پر ہولو، بھی وہ غیر وکالی بی کے نام ہیں۔



ار د هاز ی ایشور \_ \_ شیو (ایلیفدیا)

مجسمہ سازوں اور مصوروں نے جن دیویوں کو موضوع بنایا ہے ان میں در**گا، کالی، ککشی اور** سرسوتی وغیرہ کے نام اہم ہیں ،ان دیویوں کے جو مختلف روپ ہیں انھیں بھی پیٹن کیا گیا ہے۔

ارد هنارالیثور ایک بنیادی تصور ہے 'شیو کاوہ پیکر ہے کہ جس میں شیو نصف مرد اور نصف عورت ہیں،ارد هنارالیثور کے پیکر پرانے مندروں میں موجود ہیں،ایڈفلا میں ایک بہت ہی پر کشش مورتی موجود ہے۔اس کے تعلق سے اساطیر کاور نیم اساطیر کا تنے قصے ہیں کہ ان کا تجزیہ کرنا آسان نہ ہوگا۔ شیو کا مُناتی جہتوں کے ہمہ کیر چکروں میں حصہ لیتے ہیں اور وحدت کے ایک پراسر ار جمالیاتی چکر میں ڈھل جاتے ہیں۔ ہندو سانی فزکاروں کے ارتقائی تاثرات کے بید پیکر 'سیس' کو اعلیٰ سطح پر لے جاتے ہیں، جنسی تجربہ ساد ھی کا تجربہ بن جاتا ہے،'سیس' وحدت یا کائی کے چکر کی علامت ہے بیدا میں معالی سے بیدا میں بیدا میں میں میں میں میں ہیں۔ کول کے بیمول کے ماتھ جمی ایسے پیکر عمدہ تخلیق کا سرچشہ ہیں۔

بھاڑ ہٹ، سانچی، امر اؤتی، کونارک، متھر ا، ایلیفعا، ایلورا، بھو نیشور وغیر ہیں عورت کے جو پیکر ملتے ہیں اٹھیں اس روشن میں دیکھتا پا ہے۔ فعی اور جمالیاتی خصوصیات کامطالعہ کرتے ہوئے مندر جہ ذیل حقیقق پر نظر رکھی جائے توان کی جمالیات کی سطحوں کاعلم بھی ہوگااور جمالیاتی مسر ساور آسودگی بھی حاصل ہوگی۔

🖈 مجراہوا جسم، کھیلا ہوا بدن

اللہ فانگوں اور بازوؤں کے بغیر دھڑ کے مجسموں کی صفائی

🕁 چېرو ل کې لطافت اور نر مي

🖈 پرو قارتر جھا بن

🖈 کیکدار جسم

🕸 جھکنے کے انداز کی لطافت

🖈 كولهو س كي نزاكت

🖈 متانت کا پُرو قاراظهار

بدھ ازم نے عورت کے پیکر کو متاثر کیا تو عورت دھیان گیان کا نمونہ بن گئی۔ عورت باطن میں اتری ہوئی نظر آئی۔ عبادت کے لیے کھڑی ہوئی تو مجسم عبادت بن گئی، گیان دھیان میں ڈولی تو باطن کی گہرائیوں کی علامت بن گئے۔ تارا اور پراجن پر بیتاوغیرہ کے پیکر مثال کے لیے چش کے جائےتے ہیں۔ پھر بدھ نسوانی پیکر وں پر ہندہ آرٹ کا گہرا اثر ہوا، بدھ نسوانی پیکر بھی متحرک ہوگئے، 'تری بھٹگا، عمل ظاہر ہونے لگا۔ تری بھٹگا، تین گئے زیرو بم کادہ عمل ہے جو عمو فا چکر کی صورت ظاہر ہو تا ہے۔ فنکاروں کی انگلیاں جیسے نیچے ہے او پر کی طرف بڑھی ہوں، اس عمل میں چھاتیاں کا ندھوں تک پہنچ جاتی ہیں۔ عورت (شکتی ) ذات الامحدود کی طرف بڑھتی محسوس ہوتی ہے۔ اس عمل میں عورت کے جسم کے خطوط، اس کے بھر ہوئے جسم یا کھلے ہوئے جسم یا کھلے ہوئے جسم کے خطوط، اس کے بھر دی جسم یا کھلے ہوئے جسم یا کھلے ہوئے جسم یا کھلے ہوئے دیں اور او پر کی طرف بڑھتے ہوئے ترجھے پن کا انتہائی نرم اور پرو قار اظہار ہو تا ہے۔ حسن و جمال یا دلار یہ دکھی کا تواز ن متاثر کرتا ہے۔ وحدت کا شعور تخلیق کو وحدت ہے آشا کرتا ہے۔

ہوں۔ بھاڑ ہت، سانچی اور امر اؤتی کے نسوانی پیکروں، متھر ااور کونارک کے در خت /عورت کے جسموں اور سنگ تراثی کے نمونے، ایلیفعاک یار وتی، ایلور اکی جمنا/سر سوتی (ندیوں کی دیویاں) بھونیشور اور جنوبی ہند کی گوری اور پر میشوری وغیر ہ کے پیکروں کودیکھا جائے تو فزکاری کے عمل کی یہ بیشتر خصوصیات ا جاگر ہو جا کیں گی۔ یہ سب پیکر ہند و ستانی فن مجسمہ سازی اور سنگ تراثی میں سنگ میل کی حیثیت رکھتے ہیں۔

ہو نیشور (اڑیہ)کاشہر تیافتہ پیکر "پجارن" (پہلی صدی قبل مسے) عورت کے پیکروں کی تھکیل کی تاریخ بیں ایک عنوان کی حیثیت رکھتا ہے۔ 'پجارن' کے دونوں ہاتھ سینے تک اشھے ہوئے ہیں، انجلی مدراکا ایک بہت ہی قدیم نمونہ ہے۔ بینوی چہرہ، بالوں پر بہت حد تک وانشح اور و شن کلیریں جن سے کان بھی چھپ گئے ہیں، آئیسیں کھلی ہوئی ہیں، چہرے کی مناسبت سے خلق ہوئی ہیں۔ ہونٹ بزے خوبصورت، زیورات بہت کم، چوڑے ہوئے ہم فنکاروں کے تخلیقی عمل کے رمز کو کسی حد تک مسجماتا ہے۔ 'باف 'کوواضح کرنے کی وجہ 'یوگ 'کی تربیت ہاں جمیع میں اکنڈلی شکق' کے تئیں بیداری کا احساس ماتا ہے۔ 'ناف' کے "ردبی زندگی کی بیادی توانائی کردش کرتی ہے اور اس میں ترجیب پیدا ہوتی ہے۔



'عورت' محجوراہو کاایک شاہکار! (دسویں /گیار ہویں صدی) (کلکتہ میوزیم) اتر پردیش کے پیکر کیشی کی عبادت (پہلی صدی) کو دیکھیے تواس میں 'انجلی دراکا خوبصورت نمونہ طے گا۔ یہ عورت عبادت کر رہی ہے، دونوں ہاتھ عبادت کی علامت کا ندھے سے نیچ تک ایک ہی لباس کی شال کی طرح، کملی ہوئی بیدار آئیمیں، جوڑے ہوئے ہاتھ کی قدر جہم کے بہر، اس لیے کہ عورت کا سر اور اس کے ہاتھ کسی قدر ترجھے ہیں (انجل درا) چہرے اور ہاتھوں میں دخ اور جہت کے مطابق ہم آئی ہے۔ زیورات کم ہیں نیکن چوڑیوں کی تعداد زیادہ ہے۔ ایک بازو پر خوبصورت بازو بندہ، کلے پر ہارہے۔ کمر بند بہت بھاری ہے، چھاتیاں ہاتھوں سے چھی ہوئی ہیں، بالوں کی دو جانب جوڑ کر خوبصورت مانگ نکالی گئی ہے۔ بائیں جانب کول کے بھول کی ہلکی سی جھلک ہے، ناف واضح ہے، بھاری کمر بند کے بنچ عضو مخصوص کو بہت واضح طور نمایاں کیا گیا ہے، خلیق کی آرزہ عبادت کی صورت اختیار کر گئی ہے جھے!

سانجی کی ایستادہ عورت، 'سالا بھر انجیکا' (دوسری صدی قبل مسے) ایک خوبصورت معنی خیز مجسمہ ہے۔ کھڑی ہوئی ہے عورت کا کئات کا ستون بن گئی ہے چوڑ یوں یا کڑوں سے بھر اہوا ایک ہاتھ اوپر دیوار سنجالے ہوئی ہے ،دوسر اہاتھ نیچ کی جانب جس سے دیواریا تیختے کو سنجالے ہوئی ہوئی ہے ،وہ منقش ہے ، کنول کے بھول صاف نظر آرہے ہیں ، آنکھیں بند ، مانگ واضح ، ابھری ہوئی چھاتیاں ، ناف اور عضو مخصوص جاذب نظر'زیورات ملکے ہیں ،اراد اور کمربند توجہ طلب ہیں ،ایک یاؤں میں بہت ہے کڑے ،خوبصورت ہونٹ، قدرے نکلے ہوئے یہ قدیم فزکاری کا عمدہ نمونہ ہے۔

'یکشی طوطے کے پنجرے کے ساتھ 'اکشان عبد (دوسری صدی، متھر ۱) کایادگار شاہکار ہے گردن جھی ہوئی ہے، ہو نوں پر مسکراہٹ ہے، ایک پیاری اور دلفریب مسکراہٹ کی تصویر آسانی سے نہیں سلے گی۔ چھاتیاں بھری بحری، ناف بہت واضح، ایک ہاتھ کمر پر، دوسرے ہاتھ میں طوطے کا پنجر ا، خوبصورت ٹا نگیں، کمر بند بھاری، کمر بند کے نیچے عضو مخصوص بہت ہی داضح، کمر میں کچک، ہاتھوں میں بہت سی چوڑیاں، کانوں میں مونے مونے ہالے۔

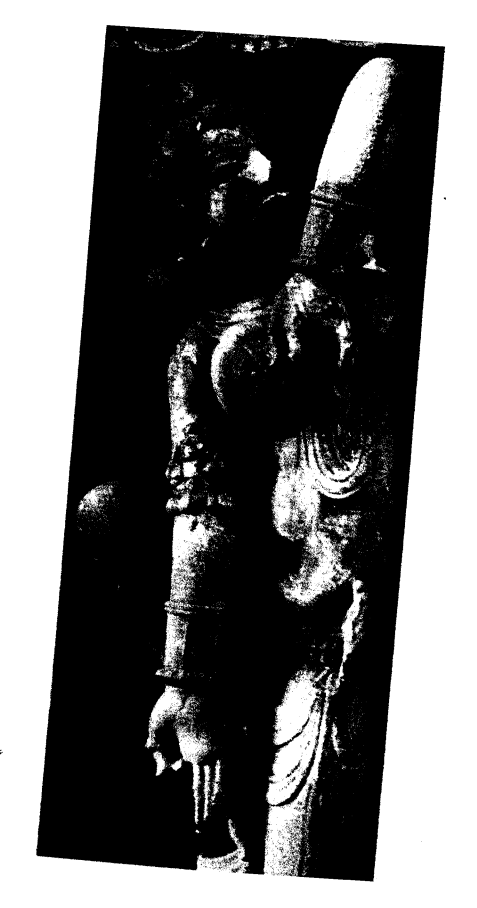
پانچویں صدی کی پاروتی (ایلورا) بیٹھی ہوئی ملتی ہے۔ چرے پر کامر انی اور فتے کا حساس ہے جوسر میں کامیابی کا تاثر چرے پر واضح ہے۔ چھنی صدی کی 'ماتا' (سکند ماتا) کھڑی ہوئی، چہرے پر متا، بالوں کی آرائش واضح، آسکھیں پیار و محبت سے قدرے جمکی ہوئی، شفقت کے باتھ بچے کی طرف، سکند کوایک ملازمہ گود میں لیے کھڑی ہے، ناف واضح لیکن اس کے پنچے کپڑا، صرف ایک چھاتی نمایاں ہے۔

بھو نیشور (آ ٹھویں صدی) کی 'نما تھی' (نصف پیکر) تخلیق کاعمدہ نمونہ ہے، اس کا قارم توجہ طلب ہے۔ پھر تراش کر مجسمہ باہر نکالا گیا ہے۔ گند من میں اپنے خوبصور ت جسم کے ساتھ جیسے یہ عور ت جم می گئی ہے اور گم صم ہے، کھوی گئی ہے۔ رقص کی کیفیت پورے جسمے پر چھائی جسم کے ساتھ جو گئے ہے۔ گئو کی ہے، گردن کسی قدر جھی ہوئی، آئمسیں بند ہیں، خواب میں جیسے خود اپنے وجود کے رقص سے لطف اندوز ہو کر کچھ سوچ رہی ہو۔

تھجوراہو کی دیوی ایک شکتہ پیکر کی صورت سامنے ہے، بڑی بڑی بند آنکھیں، عبادت میں ڈوبی ہو ئی، دونوں ہاتھ چھاتیوں کے در میان، کبی انگلیاں، چہرے پر سکون، تمانت،ایی آسود گی کا تاثر جیسے دیوی اپنے باطن میں گم ہو، بند خوبصورت ہونٹ عبادت کا پیکر،اندرونی بیداری کا عمرہ نمونہ!

د سویں صدی کی 'سر سندری'اپی کیک کی وجہ سے توجہ طلب ہے، رقص کا انداز ہے، ناف اور چھاتیاں واضح بین، بھویں اوپر کی جانب اسمی ہو ئی بیں ، زیورات کی تر تیب متوازن ہے، خوبصورت پیٹ اور ناف کی طرف فنکار کی توجہ زیادہ رہی ہے۔ آٹکھیں بند بیں، ہونٹوں پر ہلکی سی مسکر اہٹ ہے۔

د سویں صدی کی ایک 'عورت '(بھو نیشور )ا نظار کرتے ہوئے سر اپاا نظار بن گئی ہے۔ فنکاروں نے انتظار کے ملیح کو بزی چا بکد سی کے ساتھ گرفت میں لے لیا ہے۔ ایک انگلی ہو نوں پر ہے۔ یہ انداز پورے مجسمے کی روح ہے ، چھاتیاں خوبصورت اور ابھری ہوئی ہیں۔ سنورے ہوئے



عورت رقص جمال

بال، ناف بہت واضح ، ہاتھوں میں کڑے۔

ان کے علاوہ مالوہ کی 'چندروئی' (دسویں صدی)راجستھان کی 'ہر ساگری' (973ء) مالوہ کی دیوی (دسویں صدی) چود ہویں صدی کی بھو
دیوی وغیرہ و ذیکاری کے عمرہ نمونے ہیں۔ سولہویں صدی کے مندروں کے ستونوں پر عور توں کے جو پیکر مطبۃ ہیں وہ بھی فزیکاری کی عمرہ صفات کو
پیش کرتے ہیں۔ بھو دیوی منجمدر تھی کی ایک عمرہ مثال ہے ، کانسی کا مجمد ہے۔ دیوی کول کے ددیائے پر کھڑی ہے ، بائیں پاؤں پر پورے جم کا بوجھ
ہے ، ایک ہاتھ کہنی ہے کسی قدر افعا ہوا ہے۔ اس ہاتھ میں ایک بھول ہے 'کنول 'کو بہت اہمیت دی گئی ہے۔ آرائش میں زیورات بھی توجہ طلب ہیں۔
ان پیکر وں کی عکس پذیری میں موزونیت ، اظہاریت ، شخیل اور واپنے کی آمیزش اور تر تیب کی حرکت سب خور طلب ہیں ، ایسا محسوس
ہو تا ہے جسے ان کے فارم موضوع اور شخیل کے تخلیق دیاؤ ہے بھولوں کی طرح بھوٹ بڑے ہیں۔

ان کے علاوہ کالی، چمندا، تارااور ماریکی وغیرہ کے پیکروں پر نظرر تھیں تواس سچائی کاعلم ہو تاہے کہ یہ سب کا نناتی رقص سے نہ صرف متثابہ ہیں بلکہ اس رقص کے ہم اصل اور متجانس جس پیکریا آرچ ٹائیس ہیں۔ مدورا کے مندر میں دیوی کے رقص کا پیکر جو شکتی کا مظہر ہے شیو کے تانذو مدرامیں نظر آتا ہے۔

ہندہ ستانی فزکاروں نے کا کناتی رقص کے جال و جمال کو عور توں کے پیکروں سے بھی ابھارا ہے۔ ایسے رقبس کی کیفیتوں میں توازن اور ایم بہندا، استر مابعد الطبیعاتی اور روحانی سطحوں کی عظمت بھی ہے، روح کی جدو جہد اور واضی بیداری و ونوں کی علامتیں لمتی ہیں۔ درگا، کالی، پہندا، اور تارا کے جسموں میں انچھی اور بری قدروں کے تصادم، بری قدروں کی شکست اور کامیاب جد و جہد اور فتے کے احساس کو چیش کیا جاتارہاہے۔ بدھ ازم جس شختی کا تصور شامل ہو اتو تارا بھی رقص کرنے گل اور بنگال میں وجر تارا اور ماریجی کے جسمے بنتے گئے۔ پہندا کی کردن میں درگا اور کالی کی طرح کو چیوں کی مالا اور بڈیوں کے زیورات نظر آنے گئے، پاروتی، گوری، او ما، پراجن پاریتاوغیرہ کے پیکروں میں جو سکون ہو ہی خوبصورت ہی شام کی خام میں کہ در انا تاہے۔ چہروں پر سکون اور ہو نئوں پر بلکی مسکر اہٹ ہے اور طمانیت، متا، محبت، حسن، نشاط آگیزی، لطافت اور نزاکت وغیرہ ان کی بنیادی خصوصیات ہیں۔ دافلی خوشگوار آ جنگ اور لطیف ترار تعاشات کے تیس ہے ساختہ بیداری کے یہ عمدہ نمونے ہیں۔

یہ سب پیکر ذاتِ لامحدود سے مطابقت رکھتے ہوئے ایک ہی 'چکر' کی علامتیں بن گئے ہیں و صدت کے دلکش، شیریں اور سریلے نغموں کا اظہاران پیکروں میں شدت سے ہواہیے۔

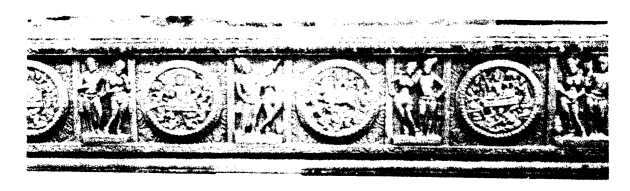
## ميتھن كاجمال



ر قص، موسیقی اور فن تعمیر کی طرح ہندوستانی مصورّی اور مجسمہ سازی کی بڑی خصوصیت اکائی یاوحدت ہے۔ ایک ہی 'کینوس' کے پیکروں میں داخلی معنویت ہوتی ہے اور ان پیکروں کا آبٹک ایک دوسرے سے پُر اسر اررشتہ رکھتاہے۔

'اکائی'یا'وحدت'ہی کی آشر سے ہوتی ہے اور اس کی جہتوں ہے آشنا کیا جاتا ہے، ذراہائیت و جمالیاتی انبساط میں اضافہ کرتی ہے ایک قدر بن جاتی ہے، تصویروں اور پیکروں کی مثالی نقاشی اور تمثیل کی وصدت کوپالیناہی ہندوستانی جمالیات کا سچاعر فان ہے۔

فزکاروں کے ذہن نے مخلف پیکروں اور تصویروں اور مثالی نقاشی اور تمثیل میں گہری آفاقی اقد ارکی تخلیقی بازیافت بھی کی ہے۔ اللہ آباد کے مشہور جسے 'اوہام میشور' (دسویں صدی) کو دیکھیے تو یہ سپائی واضح ہو جائے گی، اجتاکی تصویروں کا جادو بھی یہی ہے۔ مندروں کی دیواروں ک آرائش وزیبائش اور تفسیلات میں بھی وحدت کا یہی عرفان ملتا ہے، امر اؤتی میں واقعات کے ذرامائی بہاؤ کا ندازہ کرنا مشکل ہو جاتا ہے۔ آکٹ تو یہ محسوس ہو تاہے جیسے پیکروں کے چروں کے تاثرات ہی تھیل کر آگے بڑھ گئے ہوں۔



## چھر پر بدھ جمالیات کے نقش کے ساتھ معصن کے یانچ مناظر (ناگرجوناکونڈا)

'وصد ت'یا'اکائی کااحساس ہی تخلیقی فنکار کے و ژن میں نشاطا نگیز بیجان پیدا کر جاور اسے پھیلا تا ہے اور دیوی دیو تاؤں، فوق الفظری مناصر، جانوروں، پودوں، در ختوں اور پھولوں کے آبنگ میں ارتعاشات کی بکسانیت کو تلاش کر لیتا ہے۔ گوئم بدھ کی ایک تصویر اس وقت میر سے ساتھ ہے بدھ اپنو وقار کے ساتھ کھڑے ہیں ندی کے کنارے ان کے بیکر کاجلوہ جیسے پوری کا گنات کے جلوؤں کام کز ہو، زوان کے بعد بدھ نظس کیا ہے یا یہ عسل نروان کا شارہ ہے ، نروان اگر چہ ایک فرد کا کا گناتی شعور اور انتہائی تہہ وار معنی خیز تجر ہے لیکن اس تصویر ہے محسوس ہو تا ہے جیساس تجر ہے اور شعور سے ساری کا گنات متاثر ہوئی ہے، تمام عناصر پر اس کا گہر ااثر ہوا ہے اور سب کاردِ عمل ظاہر ہور ہا ہے۔ آسان پھول ہر سار با جیساس تجر ہے اور شعور سے ساری کا گنات متاثر ہوئی ہے، تمام عناصر پر اس کا گہر ااثر ہوا ہے اور سب کاردِ عمل ظاہر ہور ہا ہے۔ آسان پھول ہر سار با کہ دور ہو تھی اس کے اس کے مقام ہو تا ہے ہوں ، نہوں ہو تا ہے ہوں نیز اور سنسنی خیز تجر ہے جس کی شعاعیں ہر طرف بے اختیار پھیل گئی ہیں عناصر کی تمام رگوں میں جیسے ایک ہی ہر قدور گئی ہو، کینوں پر ان تمام عناصر کی ایک پیشکش جر سے جس کی شعاعیں ہر طرف بے اختیار پھیل گئی ہیں عناصر کی تمام عناصر و میں بدھ کانروان جیسے تمام عناصر کی نجات کا ضام مناصر کی نجات کا ضام میں ہو، یہاں تحر کی بھی ہے اور عناصر کے شعور واحساس کی وحد سے بھی!



اجتاعار نمبر 1 کے دروازے پر میتھن کے نقش!

'میتھن'گلاور کو تکا علامتی اظہار ہے جو عور ت اور مرد کے ممل طاپ کو پیش کر تا ہے یہ قدیم تصور کہ دو ٹیز ہ نیل کو چھولے تواس پر نئے بھول آ جا کی کم اہم نہیں۔ عورت کے تحرک (شکتی) کو تا نتروں میں بڑی ہمیات دی گئی ہے، کی دو ٹیز ہ کے پاؤں کسی در خت ہے لگ جا کی تواس پر نئے بھول آ جا کی کم اہم نہیں۔ عورت کے تحرک (شکتی) کو تا نتروں میں بڑی اہمیت دی گئی ہے، معظیم ماں شکتی کی علا مت ہے، مر دی سخیل عورت ہے ہوتی ہے لہذا تھمل جنسی ملی چلاتی ہیں۔ چا ندنی رات میں گئی ہیں، نیچر میں رجی ان ہمیشہ رہا ہے۔ آج بھی کئی علا قول میں بارش نہیں ہوتی تو عریاں عور تمیں کھیتوں میں بال چلاتی ہیں۔ چا ندنی میں ایک وجود کو دو حصوں میں تحرک پیدا کرنے یافطرت کو شکتی کی ہے نامی میں ایک دونوں جے ایک میں سرگر داں رہتے ہیں اور جب مل جاتے ہیں اور کمل جنسی ہم آ ہنگی ہو جاتی ہے تو وجود کمل ہو جاتا ہے۔ اپنشد میں کہا گیا ہے کہ ابتدا میں ذات تنہا تھی اس نے ہر جانب دیکھاکو کی نہ تھا، تنہا کی کا خوف اس طیح جاتا ہا کہ اس کے علاوہ کو کئی نہ تھا گریہ احساس کم جان لیوانہ تھا اس لیے کہ اس طرح تنہا جینے میں کو کی لذت نہ تھی، اس لیے آر زو پیدا ہوئی، یہ جاتا رہا کہ اس کے وجود ہود ہوں ہورت کی دونوں ایک دونوں ہیں جنس ہے۔ اس طرح تنہا جینے میں کو کی لذت نہ تھی، اس لیے آر زو پیدا ہوئی، یہ آرزو پیدا ہوئی، یہ آرزو پر می اس کے وجود ہوں ہورت کی گریہ دونوں ایک دونوں ہیں جنس ہے۔



د لفریب متحرک امیجری (ناگر جن کونڈا)

انسان اور اس کی فطرت کی اس ہم آ ہنگی نے فنونِ لطیفہ کو گہرے طور پر متاثر کیا ہے اور مصوری اور مجسمہ سازی کے فن میں ایک اہم ترین جبت پیدا ہوئی ہے۔

مجمہ سازی میں اس یوگ کو ہوی اہمیت حاصل ہوئی جس کی بنیاد 'جنس'یا' سیس' پر تھی۔ مختلف آس پیش کے گئے، شیواور پاروتی، گوری یاکل وغیرہ کے آس اس کی معنی خیز علامتیں ہیں، شکتی شیو کو گرفت میں لیتی ہے، اے متحرک کرتی ہے اور سینے ہے لگالیتی ہے، بیل کی طرن اس کے کر دیو ھتی ہے اور اس سے لیٹ جاتی ہے، مورت کا در حت سے لگنااور اس پر چڑ ھنااسی کی طرف اشارہ کر تا ہے۔ فزکاروں نے اس فطری مقن طیسی کر دبو ھتی ہے اور اس سے پیدا شدہ ارتعاشات کو جسم کے مختلف عضو کے تحرک کی تجسیم میں پیش کیا ہے، ہم آغوش کی ایس کی فینیوں کو چڑ ھتی ہوئی اور مبٹی ہوئی نیل مورت کی کیفیتوں کو ور خت پر چڑ ھتے ہوئی وی کا در حت کر کی تعلیم کے مختلف عضو کے تحرک کی تعلیم میں میش کیا ہے، ہم آغوش کی ایس کی کیفیتوں کو ور خت پر چڑ ھتے ہوئی وی کی ملامتی صورت کی کیفیتوں کو در خت پر چڑ ھنے Cyrishsha کو کی علامتی صورت کی کیفیتوں کو در خت پر چڑ ھنے Dhirudhanka)

' میتھن' جنسی ہم آ بنگی اور مر داور عورت کے جنسی ملاپ کا عجیب وغریب عمل رہاہے۔ جنسی ملاپ کے احساس کو دوسر سے پیگر وں کی مدہ سے بھی پیش کرنے کی کو شش کی گئی ہے۔ بعض مندروں کی دیواروں پر دوسانیوں کی ہم آ بنگی اس کی علامت ہے بعض تصویروں میں ناگیائی کے تیز بہاؤ میں نہروں سے لئے تار تعاشات کو نمایاں اور ظاہر آرتا بہاؤ میں نہروں سے لذت لیتا نظر آتا ہے 'میتھن' ماورائیت کی لہروں اور حسکی سطح پر انسان اور فطرت کی ہم آ بنگی کے ارتعاشات کو نمایاں اور ظاہر آرتا رہاہے۔ اس نے 'مدرا' کو بہت اہمیت دی ہے



میتھن(کو تمبھی)



للج مينهن للجهمن مندر هجوراهو

اس طرح رقص کی کئی کیفیتیں شامل ہوگئی ہیں، جہم کے مختلف حصوں کی تجسیم ہیں مدرا کو پیش نظر رکھا گیا ہے اور ساتھ ہی کئی اہم علامتوں کو شامل کیا گیا ہے، ہاتھوں اور انگلیوں کے اشارے بھی توجہ طلب ہیں اور 'کٹول'،' چکر' پہیہ اور چھول وغیرہ کی علامتیں بھی دعوت غورو فکر دیتی ہیں۔ان علامتوں اور اشاروں سے میتھن کی معنویت گہری ہوئی ہے اور اس کی کئی جہتیں بھی پیدا ہوئی ہیں، وحدت کل وقت کاوائرہ، عاد ھی کے تجربے میں ہرشے کاسمٹ آنا جنسی لذت کے ذریعے تمام مظاہر ہے آشناہو ناوغیرہ چنتیں ہیں جن سے میتھن کی معنوی گہرائی کاعلم ہو تاہے۔

ازیسہ کے تیر ہویں صدی کے دوعریاں پیکروں ہے میتھن کو سجھنے میں مدد ملتی ہے،اس جسے کو دائرے کی صورت تراشا گیا ہے۔ چند زیورات واضح طور پر نمایاں ہیں جنبی عمل کاایک' آبن'ر قص کے انداز میں ظاہر ہوا ہے۔ وحدت یااکائی کا بنیاد کی تصور واضح ہے چہروں کے تاثرات جذبات کی ہم آ بھی اور سیمیل کے احساس کا آئینہ ہیں۔ ٹاگوں، ہاتھوں اور انگلیوں سے لذت آ میز کمحوں کے اچانک رک جانے کا احساس ملتا ہے، فنکاری عروج پرہے،۔

اس صدی کا ایک مجسمہ بھو نیشور میں محفوظ ہے، اس میں کول اور در خت اور ڈالیاں عورت کی علامتیں ہیں، ریاست بہار میں دسویں صدی کا مجسمہ ناگ راج اور مہارانی بھی میتھن کی ایک عمرہ مثال ہے، دوسانپ ایک دوسرے سے قریب تر ہیں۔ ناگ راج اور رانی دونوں کے سرکے اور چو کئیریں ہیں وہ اہروں کی صور توں میں ہیں۔ تھجورا ہو میں او مااور مہیشور اور شخیق اور شختی ہیں اس کی عمرہ مثالیں موجود ہیں۔

'میتھن' کے 'مو تف' (Motifs) کو فئاراند اظہار کے حسن (النکار) سے تعبیر کیا گیا ہے۔ ان کے تقد س کا احساس اتنا گہرارہا کہ انھیں مندروں پر طرح طرح سے نقش کیا گیا صرف مجبورا ہو، کو نارک اور بھو نیشور کے مندروں بیں نہیں بلکہ ملک کے مختلف علا قول کے جھوٹے بڑے مندروں کو ''میتھن آرٹ' سے آراستہ کیا گیا۔ 900ء سے 1400ء کے درمیان میں بنے ہوئے مندروں کی آرائش وزیبائش کے لیے جنسی مو تف اور محض کے پیکروں کے لیے ضروری سمجھا گیا۔ گیت عہد کے بعد فنِ تقییر اور فنِ مجمد سازی اور فنِ مصوری میں ''میتھن آرٹ' کی اہمیت زیادہ بڑھی ہے۔ حلیہ شاستر وں اور وستوشاستر وں میں 'جنس کے مو تف 'اور 'میتھن آرٹ' کی قدرو قیت کو سمجھانے کی کو شش کی گئی ہے۔

حیرت کی بات ہے ہے کہ سنسکرت زبان وادب کے نقادوں مثلاً بلہن، کلمن، کھمندر، کر شن مصروغیرہ نے اس مو تف پرانکہار خیال نہیں کیا ہے۔ کھمندر نے کالیداس کے ممار سمبھو 'پراس لیے تقید کی کہ اس میں جنسی مناظر ہیں، انھیں مندروں کی دیواروں پر میتھن مو تف نظر نہیں آئے۔ جنسی مو تف کو تخلیق فزکاروں خصوصاً شاعروں، معماروں مجمد سازوں اور مصوروں نے ابدی انبساط کی علامتوں سے تبیر کیا ہے۔ بدھ جمالیات ہویا ہندواور جین جمالیات جنسی مناظر اور 'میتھن مو تف 'کواہمیت حاصل ربی ہے۔ ان 'مو تف 'کواہمیت دینے والوں نے 'بھوگ' (جنسی لذت اور جمالیاتی انبساط) کو طرح طرح سے واضح کیا ہے۔ فزکاروں نے انھیں ہندوستانی تدن کا ایک انتہائی روشن پہلو تصور کیا ہے اور انھیں تدنی مظاہر (Cultural Manifestations) میں نمایاں جگہد دی ہے۔ جنسی مو تف اور 'میتھن مو تف 'کو تمدن کی توانائی سے تعبیر کیا ہے۔



میتھن (ایہو لے)

' بمیتھن کا مفہوم ہیہ ہے کہ عورت اور مر دا یک دوسرے کے بہت پاس ہوں، جنسی عمل میں معروضیت کا منظر پیش کرناضروری نہیں ہے۔ جنسی عمل کے ساتھ جو 'میتھن' بیکر طبتے ہیںا نھیں سمجھنے کے لیے 'ناگ میتھن' کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔ ہندو ستانی مجسمہ سازی اور تھو ر نگاری میں 'میتھن' کے جو پہلو پیش ہوئے ہیں انھیں اس طرح پیش کر سکتے ہیں:

1- عورت مر د کے ملاپ کے عام نقش۔ان میں وہ نقش بھی شامل کیے جا سکتے ہیں جن میں ایک مر داور د و عور تیں ہیں یاا یک عور ت اور ومر د میں۔

- 2- جنسی عمل میں مصروف عورت اور مرد، پیار کرتے ہوئے، ملازم / ملازمہ بھی موجود۔
- 3- جنسی عمل میں مصروف مورت اور مر د لازم / ملازمه ان میں کسی ایک کی مدد کرتے ہوئے۔

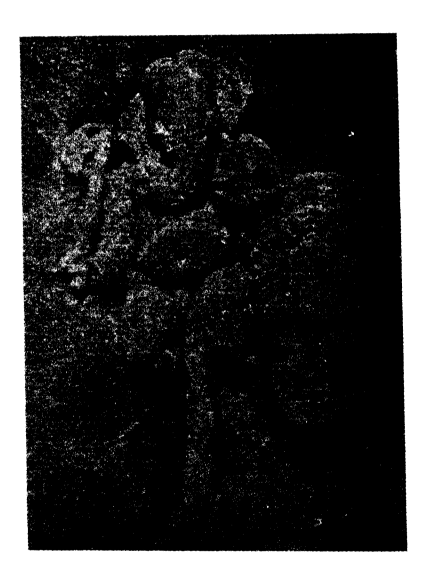


'میتھن 'مو تف کوسانچی کے استو پ دو (دوسری صدی ' در یکھا جاسکتا ہے ، بھاڑ ہت میں بھی یہ مو تف موجود ہیں۔ دراصل یہ قدیم اور قدیم ترین روایات ہے رہے ہیں اندازہ ہو تا ہے کہ اس انگی ایک مضوط روایت رہی ہے۔ نہ بھی تعورات میں ان کی ایمیت رہی ہے ، فدیم ترین روایات ہے رہی ، کسانوں کی دیوی رہی ہے جس نہ بہی خیالات نے انحمیں اپنایا ہے ، سری دیوی کی جو تصویر ہیں کو جات ہیں ہو جن کشش ہے۔ سری ، کسانوں کی دیوی رہی ہے جس نے عبت اور زر خیزی کے تصور کو تقویت بخش ہے۔ بدھ ادب میں بھی سری کاذکر ملتاہے ، ایک جاتک میں بودھ ستوسری کے لیے نیاستر بچھاتے ہیں ، شالی ہند میں سری کو 'دیوی کماریکا' بھی کہتے ہیں جو جنی زندگی کی بھی نمائندگی کر تی ہے۔ سانچی ، باز ہت ، بودھ گیا، کو شمجی وغیرہ میں سری کو بری ایمیت دی گئی ہے۔ اکر تصویروں میں سری کو اس طرح پیش کیا گیا کہ وہ بیٹھی ہے اور دوہا تھی (ناگا!)''زر خیزی'' کے لیے اپنی سوندے اس پرپائی وال رہے ہیں ہو کہ ہے۔ سانچی کے استوب پر سری کو رہی ہے۔ اکر تصویروں میں سری کو اس طرح پیش کیا گیا کہ دوہ بیٹھی ہا اور دوہا تھی (ناگا!)''زر خیزی '' کے لیے اپنی سوندے اس پرپائی وال رہے ہیں ہو گئی ہے۔ سری کو اس طرح پیش کیا گیا کہ دوہ بیٹھی ہا تھی ہیں۔ بھاڑ ہت میں سری کا ایک پیکر ملتا ہے جو کئول کے پھول پر کھی کیا گیا کہ جو اس میں جنس بیدار رہیں میں دون کیا گیا۔ بیدار کی ہوں کیا گیا کہ دول جانب ہی تو کہ اس میں جنس بیدار رہ اور نمی کیا گیا کہ دول جانب ہی کھیل انجمور اس کیا گیا گیا۔ بیا گیا کہ ان کی بیٹ بیاں بھور ابو کے فیکاروں نے ''میٹ کی جیت ' نائک نائیکہ بھاؤ'' ۔ کہتے ہیں وہ کار لے اور متھر اکے آرے میں نمایاں ہے یعنی جنس کیل انجمور ابور کے فیکاروں نے ''میٹ میں '' از ک کے بہت عمدہ نمو نے پیش کیے ہیں۔

## گنیش کے جسمے



ہندوستانی فنکاروں نے اساطیری لاشعور کے ساتھ روحانی اور مابعد الطبیعاتی سطحوں پر انسان / جانور کی تجسیم کی ہے اور ان کی تفکیل اور ترب میں اپنی فنکار کی کاعمدہ جوت دیا ہے۔ ایسے پیکر عموماً کا نئات کی ارتباط باہمی کی علامت ہیں، کا نئات میں عناصر کے باہمی ارتباط، ایک دوسر سے ہان کی پیوشتی اور ان کی مر بوط چیکی ہوئی کیفیت کا یہ غیر معمولی شعور ہے۔ وحدت کا حساس یہاں بھی بالیدہ ہے، غالبًا یہ کہنا درست ہوگا کہ انسان، عالم اکبریا کا نئات اور اصغر اشیا کی پیوشتی یار بطیا چیکی ہوئی کیفیت کے یہ عمدہ نمونے ہیں۔ انسان اور ہیتو (نارسمہہ) انسان اور گھوڑا (ہیا گریہہ) اور انسان اور ہیتی ) ہیں، جسم انسان کا ہے اور او پر کا حصد ہا تھی کا، نچلا اور کر در کشا پر جاتی ) وغیر واس شعور کے مظاہر ہیں۔ ان میں سب ہے اہم تنیش (انسان اور ہا تھی ) ہیں، جسم انسان کا ہے اور او پر کا حصد ہا تھی کا، نچلا



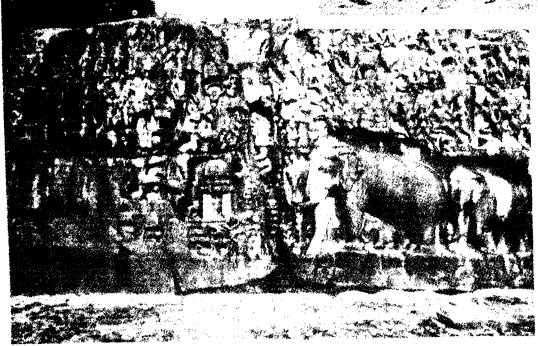
(ايليفينا)

وھو چھونے یااصغر مضر کی طرف اشارہ ہے اور اوپر کا حصد عالم آئبریا کا کناتی عناصر کی علامت ہے۔ پیٹ بہت بڑا ہے اس سے جانے کتنی و نیاؤں نے جنم ایا ہے، یہ سب و بینیاتی اسطور کے نمایاں پیکر ہیں ان سے کا کنات یا و نیا کے باطن کی ہم آ بنگی کو سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ یہ آرجی ٹائپس (Archetypes) کے ولچسپ مظاہر ہیں جوابے طور کا کنات کی باطنی و صدت کا شعور عطاکرتے ہیں۔ ان پیکر و ل میں فیکاراند انجماد اور محکثیف قابلِ نورے۔ قوتے شخیل کے یہ کرشے تج یدی صور تول میں جلوہ کر تج یدیت کے مفاہیم میں بھی کشاد گی بیداکرتے ہیں۔

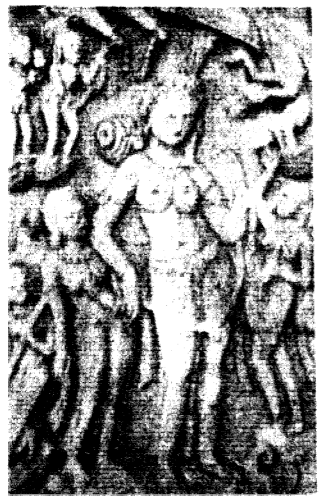
۔ ''نیش کے جسموں اور نصویروں میں اساطیری قصوں کے واقعات کو ہڑی اہمیت حاصل ہے۔ میتھن کے احساس کے ساتھ بھی ''نیش کو پیش ' یا گیاہے اور ان کے رقص کو بھی اہمیت دی گئی ہے ان کے رقص کی موزو نیت اور نہم آ ہنگی توجہ طاب بن جاتی ہے۔

نیشتل میوزیم نئی دہلی میں چو لادور (دسویں صدی) کا تنیش اور رقص کرتے ہوئے گنیش کے پیکر بہت می سچائیوں کوواضح کر دیتے ہیں۔





ٹیگاہ رزمنا کو بھی بنٹی شدت سے محسوس کیا گیا ہے اور ان کی دیویاں طلق ہوئی میں۔ ہندوستانی مجسموں اور تصویروں میں گنگا اور بمنا کو بھی بزی اہمیت دی کئی ہے۔ پر انواں کے مطابق رشی بھا گیر تھ کی تمپیا ہے جب شیوخوش ہوئے تو گنگا نیچے اتری، دیو تااور رشی دونوں اس کے اتر نے کے حمیر سے انگیز عمل کود کیمھے رہے۔





گنگائے اترنے کامنظر

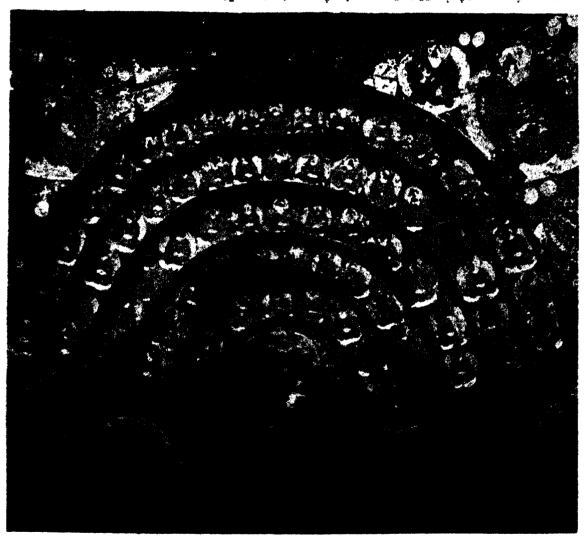
مُنْكَا (پینهٔ میوزیم)

ندیال لاشعور کی خوبصورت ملامتیں ہیں۔ آرزو، خواہش، تمنا، محبت، خوف، وحدت کی سیال کیفیت میں گم ہو جانے کی خواہش، گیان و سیان پاکیز گراور تقدس سبان پیکروں ہے وابستہ ہیں، ندی، دریا، پانگ اور جن (Yang And Yin) کی ہم آ ہنگی کی بھی علامت ہے، دریاوہ ورح ہے جو لاشعور بن گئی ہے۔ اس کے نیچے زندگی کی پیش قیمت نعمیں ہیں۔ اس کی گہرائیاں انسان کے وجود کی گہرائیاں ہیں، تاریک اور پُراسر ارزین سے اس کا کرشتہ گہرائیاں ہیں، تاریک اور پُراسر ارزین سے اس کا کرشتہ گہرائیاں انسان کی جہتہ ہی ہے۔ ندگی ہے اس کی گہری ہمدر دی اور محبت اور ان کے تئین اس کی غضب ناکی دونوں کے احساس نے اسے مختلف صور تیں دی ہیں۔ 'دریا' آئینہ بھی ہے۔ نرکسیت نے اس ہمیشہ سامنے رکھا ہے، اس لیے بھی کہ آئینہ بھی جے۔ نرکسیت نے اس ہمیشہ سامنے رکھا کے ہیں۔

اس کے اتار چڑھاؤاوراس کی نغمہ ریزلہروںاور بہاؤنے انسان کے جلال وجمال کو ہمیشہ متاثر کیا ہے۔ گڑگا شیو کی جٹا ہے نگل ہے، شیو کے وجود کا حصہ ہے ،یارو تی یااو ماکاروپ ہے!

نیفتل میوزیم نی دیلی میں گنگای خوبصورت پیکر تراثی کانمونہ موجودہ۔ یہ گیت عہد (پانچویں صدی) کی یادگارہے، اتر پردیش کے کسی علاقے سے یہ مجسمہ طاہے۔

ماملا پورم میں گنگا کی تصویر قابل دید ہے اس کے آبشاروں کے تحرک اور بہاؤ میں فنکاروں کے باطن کا تحرک ملتاہے، گنگا کی لہروں کو ناگوں کی صورت چیش کیا گیا ہے۔ابیا محسوس ہو تاہے جیسے ناگ بل کھارہے ہیں، رخی بھاگیر تھ اور شیو بھی مسرت اور جیرت سے دیکھ رہے ہیں، گنگا کے تحرک کا اثر پورے کینوس پر ہے۔دیویاں، دیو تا،انسان، جانور پر ندے سب جیرت زدہ ہیں۔



منگاکے اُترنے کامنظر (ماملابورم، ساتویں صدی)

چنددوسرے جمالیاتی پیکر



جندوستان جسموں اور پیکروں کا ایک بڑا نگار خانہ ہے جس سے تہذیب و تمدن کی تاریخ پڑھی جا سکتی ہے۔ مخلف قبیلوں ، نسلوں اور قوموں کی تہذیبی آمیز شوں کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے ، مخلف ندا ہب اور اعتقادات کے جلوے ویلیے جا سکتے ہیں اور آرے کے تئیں فہ کاروں کی بیداری اور تخلیق عمل کی اعلیٰ ترین کیفیتوں اور افضل تخلیق صور توں کو ہر جانب پایا جا سکتا ہے۔ پچھلے صفحات میں جن جسموں کا ذکر کیا گیا ہے ان کے ساتھ مندرجہ ذیل جسموں اور پیگروں کا مطالعہ کیا جائے توالیک بڑی تہذیب خدو خال اور اس کی ہمہ تیے گار جبتوں کی ہمایات سات ہو گ ۔ مندرجہ ذیل محسوں اور کیا اش قدیم جسکی پیگر ہیں ، ان کا تعلق شیو کے مسکن سے ہے ابندا حسک تطلع ہی تغیر بیادان کی انتیاب فرازان کی انتیاب اور بندی ، برف ہے بھری پوٹیوں کو شدت سے محسوس کیا گیا ہے۔

شالی ہند کے مندروں کی تعمیر میں، ہمالہ کا تاثر پیش آیا جا تارہاہے، کا گفرا، گزھوال، را ڈپو تان، بڑگال اور اُڑیسہ کے مندروں کی تعمیر میں ہمالہ کے تاثرات بہت واضح میں۔ دنو کی ہندو ستان کے غاروں میں بھی اس کے پئیر موجود میں۔ بھو نیشور اور تھجوراہ، میں اس کے تاثرات و بھے جا میں۔

' ہمالہ کا نتا ہے ور میانی ستون کے طور پر بھی محسوس ہوا ہے لبندا تصویروں میں اسے نمایاں ' بٹیت عاصل رہی ہے۔ حسن اور عظمت کے معنی خیز نشان کے اوپرا سے ہند و ستانی ذہن نے عزیز تر کھا ہے۔ کیا شورال کی علامت بنا ہے ، ٹیبو کے رقص اہم سزئ نقط ، انسان کا السامات کا السامات کا السامات کو السام کا السامات کو السام کی اشارہ ہے جور قس ، موسیقی ، فن تعمیر اور فن مصوری اور کیا تا ہے کو جسک سلطے پر چھو تا ہے ، پٹھان کوٹ کے قریب (شاہ پور کا نڈی) دو تک کے جو مندروریافت ہوئے ہیں ان میں اور باتوں کے علاوہ غار کے سامنے نندی کی پہاڑی مجسمہ بھی ہے جو شیو کی پہاڑی کی جاتی ہے۔

یباڑ و ںاور ان کی خوبصور ت چوٹیوں کی اتصویر کشی کے سلسلے میں چند ہاتوں کوذیمن میں ر کھناچا ہیں۔

میں بات تو یہ کہ ان سے دیو تاؤں کے مسکن کا تصور وابستہ رہا ہے اور روحانی آرزو مندی اور بصیرت نے انھیں طرح طرح سے محسو س بنایا ہے۔ ان کی پُر اسر ار خامو شی اور بلندی، ان کے نغمہ ریز نشیب و فراز، ان کے گیان دھیان کی کیفیتوں جنگلوں سے ان کی وابستگی، ان سے بھو نتی بوئی ندیوں اور آ بشار وں اور ان کے پراسر ار غاروں سے رومانی ذہن ہمیشہ وابستہ رہا ہے۔ 'وژن' نے جانے کتنی ان دیکھی چیزوں کو نفسی اور حتی مسلح محسوس کیا ہے۔ شیو کے پیکر نے انھیں بڑی معنویت بخشی ہے۔





اور۔۔۔دوسری بات یہ کہ ان کے پیکر علامتوں کی صور توں میں نسلی یا جہا کی لا شعور سے نہراتے ہوئے نکلے ہیں اور شعور کی ایک نئی دریا فت شد و باند اور معظم سطح کا احساس بخشتے ہیں۔ یہ جایال و جمال دونوں کے نمایاں قدرتی مظاہر ہیں جن سے حسیات نے باطنی طور پر رشتہ قائم کیا ہے۔ سورج ممکن ہے ای بلند اور معظم شعوری سطح کی جگمگاتی ہوئی علامت ہو۔ ان پہاڑوں نے جانے کتنی رومان پرور پُر اسر ار کہانیوں اور اساطیر ک قصوں اور کر داروں کو جمم دیا ہے۔ 'انیا' (Animus) اور 'اپنی مس' (Animus) نے جانے کتنے پیکروں کو تراشا ہے۔ غار، سانپ، ناگ، پر ندے، شیر خونخوار جانور، پریاں، ڈاکن، بھیا یک صور توں کی دیویاں، آبیاریہ، سنت، درولیش، عارف، یوگی، ہمدرد دوستوں کے پیکر، عفریت، بھوت پر بیت، رحم مادر، سورج کالہو، دامن کوہ کی زر خیزی، بطن کوہ سے سیال زندگی کا بہاؤ۔ یہ سب ان سے وابستہ ہیں۔

| نا في جو مرد الله الله الله الله الله الله الله الل | اسيان رغمر ن کا بهاديه نيه شب ان سے دابسته بين-                    |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 'مباکالی جاتک' بھاڑ                                 | بھاڑہت(سنگ دور)دوسر ی صدی ق م                                      |
| 'تورانا' سانج                                       | سانجی (ست داہناد ور )دوسر ی صدی ق م                                |
| ميتھن کار۔                                          | کار لے (ست واہناد ور ) پہلی صدی قبل مسیم                           |
| عابد، تپسوی اژیب                                    | اژیسه، پېلی صدی ق م                                                |
| يأتشي متمر                                          | متھر ا، دوسر ی صدی میسوی                                           |
| سرهارتھ گنده                                        | گندهار ، دوسر ی صدی عیسوی                                          |
|                                                     | متھر ا،دوسر ی صدی عیسوی                                            |
| <b>~</b>                                            | گندهار ،د وسری صدی عیسوی                                           |
|                                                     | متھر ا، چو تھی صدی میسوی                                           |
|                                                     | نکسیلا،یا نچوین صدی عیسوی                                          |
|                                                     | متھر ا،یانچویں صدی عیسوی                                           |
|                                                     | اجن <b>آ،یانچویں صدی عیسوی</b><br>اجن <b>تا،یانچویں صد</b> ی عیسوی |
|                                                     | پور با نچوین صدی عیسوی<br>یالوادور ، یا نچوین صدی عیسوی            |
| •                                                   | متھر ا، چھٹی صدی عیسوی                                             |
|                                                     | ر<br>ایبو لے، چھٹی صدی عیسوی                                       |
|                                                     | اژیسه، آثھویں صدی عیسوی                                            |
|                                                     | نامعلوم، آخویں صدی عیسوی                                           |
|                                                     | ،<br>د کن، آخویں صدی عیسوی                                         |
|                                                     | نامعلوم، آٹھویں صدی عیسوی                                          |
|                                                     | ،<br>حالو کیه دور _نویں صدی عیسوی                                  |
| •                                                   | نو لانیه ،نویں صدی میسوی<br>نولانیه ،نویں صدی میسوی                |
| 9u4 + //                                            | بهار، دسویں صدی عیسوی                                              |
| · ·                                                 |                                                                    |



## 'سوریه' (سورن دیوتا)اپنے بارہ گھوڑوں والے رتھ پر سوار۔ (اتر پردیش۔ کاشی پور)

|                        | 7                             |
|------------------------|-------------------------------|
| اپسرا                  | البا آباد ، دسویں صدی عیسوی   |
| يائشول كاراجاكبيرا     | کھجوراہو۔ دسویں صدی عیسوی     |
| ريو ي                  | هجورا هو ، د سویں صدی میسوی   |
| ر قص اور موسیقی کامنظر | تهجورا هو ، دسویں صدی عیسوی   |
| مهاو ري                | جېل پور ، د سوي صدي ميسوي     |
| مجسمه مباذ             | تهجو راهو ، دسویں صدی عیسوی   |
| گو میشور               | نامعلوم، د سویں صدی نیسوی     |
| يو گي                  | نامعلوم، دسویں صدی میسوی      |
| کار تک                 | بوری،ازیسه گیار ہویں صدی عیسو |
| چنڑی                   | بنگال، گیار ہویں صدی عیسوی    |
|                        |                               |

| بنارس، گیار ہویں صدی عیسوی      | ر قص         |
|---------------------------------|--------------|
| تحجورا ہو ، گیار ہویں صدی عیسوی | او مامبیشور  |
| راجستھان، میار ہویں صدی عیسوی   | بنسرى والا   |
| نامعلوم، گیار ہویں صدی عیسوی    | مجھلی او تار |
| نامعلوم، حمیار ہویں صدی عیسوی   | واگ د بوی    |
| اژیسه ، بار ہویں صدی عیسوی      | لو کمیتغور   |
| بنگال،بار ہویں صدی عیسوی        | سوري         |
| کونار ک، تیر ہویں صدی عیسوی     | پو س         |



شیو کے تین چبرے راجستھان، ستر ہویں صدی نامعلوم 1460ء بہار 900

مپار صور تو ن والاشيولنگ امبيكا استوپ



ان کے مطابع ہے اساطیری رومانیت کادائرہ وسیع ہے وسیع تر ہوتا ہے۔ اساطیری تخیل اور اساطیری قصوں اور کرداروں نے تخلیق فن کے لیے صرف اکسایا ہی نہیں بلکہ حد درجہ ہے چین اور مضطرب بھی کیا ہے۔ ندا ہب نے ذہن اور روحانی تربیت میں نمایاں حصہ لیا ہے، اس ہے جمالیاتی احساس و شعور نے آ مے بوھ کر تخلیقی صور توں کو مکمل پیکروں کی صور تیں دی ہیں اور کا ننات کے حسن و جمال کوان میں جذب کر دیا ہے۔ وحدت کے پختہ شعور نے تج بوں کو جمالیاتی صور تیں عطاکرتے ہوئے زندگی سے چکر کو سب سے زیادہ اہمیت دی ہے، اس طرح تمام تج بوں میں ایک رشتہ تائم ہو گیا ہے۔ یہ تمام شاہ کار تج بوں کے جوہر کو بیش کرتے ہیں اور بلاشیہ یہ غیر معمولی کارنا ہے ہیں۔ جمال کل اور جاال کل کے گہر ہوں احساس کے ساتھ تخلیقی عمل میں معروف ہونے کے یہ نا قابل فراموش نتائج ہیں۔ ان کی جمالیات نے فن تعمیر، رقص اور آ ہنگ ہے رشتہ قائم کر کے مجمہ سازی کانہ صرف ارفی جمالیاتی معیار قائم کیا ہے بلکہ ایک بڑے جمالیاتی نظام کی تفکیل بھی کی ہے۔

كتابيات 181

| 1.  | Sivaramamurthi, C                               | Indian Sculpture (1961)                                     |  |  |  |  |
|-----|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 2.  | Sivaramamurthi, C.                              | The Artist in Ancient, India (1 934)                        |  |  |  |  |
| 3.  | Rao, T.A.G.                                     | Elements of Hindu Iconography (Vols. 1 & 2) (1954)          |  |  |  |  |
| 4.  | Saaswati, S.K.                                  | A Survey of Indian Sculpture.                               |  |  |  |  |
| 5.  | Bacchofer, L.                                   | Early Indian Sculpture (Vols. 1 & 2) (1929)                 |  |  |  |  |
| 6.  | Kramrisch, Stella                               | A Stone Relief From Kalinga Railing.                        |  |  |  |  |
| 7.  | Do                                              | Indian Sculpture (1933)                                     |  |  |  |  |
| 8.  | Marshall, J. Sir.                               | The Art and Architecture of India (1 956)                   |  |  |  |  |
| 9.  | Gangoly, O.C.                                   | The Mithuna in Indian Art (1925)                            |  |  |  |  |
| 10. | Rao, Gopinali, T.A.                             | Hindu Iconography.                                          |  |  |  |  |
| 11. | .Marshall, John                                 | A Guide To Sanchi                                           |  |  |  |  |
| 12. | Fergusan, James                                 | History of Indian and Eastern Architecture (Vols 1&2)       |  |  |  |  |
| 13. | Murray John                                     | Indian Sculpture and Paintings                              |  |  |  |  |
| 14. | Havell. E.B.                                    | . Indian Architecture through the Ages.                     |  |  |  |  |
| 15. | .Mukerji, Radha Kamal                           | The Culture and Art of India                                |  |  |  |  |
| 16. | Pohchet                                         | The Erotic Sculpture of India.                              |  |  |  |  |
| 17. | 7. Brown, P. Indian Architecture (Vols. 1 & 11) |                                                             |  |  |  |  |
| 18. | Foucher                                         | The Begining of Budhist Art                                 |  |  |  |  |
| 19. | .Kloetzii, Randolph                             | Budhist Cosmology (Reprinted Delhi) 1997                    |  |  |  |  |
| 20. | Ward, W.                                        | History, Literature and Mythology of the Hindcs Vols I -&II |  |  |  |  |
|     |                                                 | (Reprinted Delhi)1996                                       |  |  |  |  |
| 21. | Do                                              | Do Vols. III & IV (Reprinted Delhi) 1996                    |  |  |  |  |
| 22. | Warner Lanel (Edited                            | Symbols in Art And Religion (India) 1 990                   |  |  |  |  |
|     | by)                                             |                                                             |  |  |  |  |